Samen s in Australié

Een betoog voor verbetering van de leefomstandigheden, en erkenning van de

culturele identiteiten van de Aboriginals, door middel van een beleid gericht op

integratie, gelijk(waardig)heid en verzoening

Pre-Master 2008/2009
Multiculturalisme in vergelijkend perspectief
Universiteit Utrecht

Karin Koolen

Studentnummer: 3326349

E-mail: karinkoolen@gmail.com
Mobiel: 06-104 959 36

Bachelor thesis pre-master (2008-2009 BLOK 4)



mailto:karinkoolen@gmail.com
http://www.blackboard.uu.nl/bin/common/course.pl?course_id=_18169_1

Samen thuis in Australié 2

Deze paper is vervaardigd ter afronding van de pre-master Culturele Antropologie:

Auteur:
Studentnummer:
E-mail:

Tel.:

Docentbegeleider:

Instelling:

Datum:

Multiculturalisme in vergelijkend perspectief

Karin Koolen

3326349

karinkoolen@gmail.com

06 104 959 36

Mw. dr. Marie-Louise Glebbeek

Universiteit Utrecht

Faculteit Sociale Wetenschappen

Culturele Antropologie: Multiculturalisme in vergelijkend perspectief

1 juli 2009



mailto:karinkoolen@gmail.com

Samen thuis in Australié 3

‘...we need to include Aboriginal people in our communities so that we can all learn from
one another and develop a real awareness, understanding, appreciation and respect for
the culture and history of Indigenous Australia...Its basis is the inclusion of the Indigenous

peoples of Australia, not their exclusion. And that is healing for all of us.’

(Flora MacDonald! 2008)

! Flora MacDonald is van de ACT (Australian Capital Territory) Branch of Australians for Reconciliation.




Samen thuis in Australié

Inleiding

De Aboriginals van Australié waren de eerste menselijke bewoners van het continent.
Volgens archeologen, geologen en antropologen leefden zij gedurende minstens
zestigduizend jaar in harmonie met de natuur (Bryson 2003: 566) en bleven de verschillende
Aboriginalculturen tot de komst van de Europese kolonisten in 1788 vrijwel onveranderd
(Flood 2006: 26). Met de komst van de kolonisten is er veel veranderd voor de inheemse
bevolking van Australié. Meer dan tweehonderd jaar lang werd de inheemse bevolking
verjaagd, vernederd en gediscrimineerd en uiteindelijk onderworpen aan een
assimilatiebeleid waarmee zij in de marge van de westerse samenleving belandden.

Inmiddels vaart Australié een heel andere koers. De huidige progressieve premier
Kevin Rudd bood op 13 februari 2008 publiekelijk zijn excuses aan alle Aboriginals die
slachtoffer waren geworden van het beleid van vorige regeringen2 en het huidige beleid richt
zich op de erkenning van de inheemse status en culturele identiteit van de Aboriginals. Dit
beleid gaat gepaard met het toekennen van gedifferentieerde groepsrechten voor
Aboriginals en het teruggeven van enkele stukken afgenomen land. Daarbij wordt er gewerkt
aan de integratie van de Aboriginals in de Australische samenleving om het verschil in
levensstandaard en sociaal-economische mobiliteit tussen de blanke en de inheemse
groepen te verkleinen.

Ondanks deze positieve verschuiving bestaan er vandaag de dag nog veel problemen
en spanningen in de Australische maatschappij. Veel Aboriginals leven in de marge van de

samenleving. Gemiddeld sterven zij 17 jaar eerder dan niet-Aboriginals en op dit moment is

’De toespraak van Kevin Rudd is toegevoegd als bijlage.




Samen thuis in Australié 5

er volgens de statistieken geen reden om aan te nemen dat dit in de nabije toekomst zal
verbeteren (Australia 2020 Summit 2008: 3). Ziekte, zelfmoord, alcoholisme, werkloosheid,
kindermisbruik en criminaliteit zijn hedendaagse problemen en komen veel vaker voor bij
Aboriginals dan bij niet-Aboriginals. Veel inheemse kinderen gaan niet naar school en dat
terwijl Australié één van de rijkste landen ter wereld is.

Bovendien blijkt uit onderzoek (Australia 2020 Summit 2008), maar ook uit de
dagelijkse realiteit en middels de media, dat veel blanke Australiérs een negatief beeld
hebben van de Aboriginals. Vooroordelen (“lui”, “dom”, “gewelddadig”), discriminatie en
sociale uitsluiting zijn hiermee aan de orde van de dag, evenals een diep ingesleten
wederzijds wantrouwen. Uit onderzoek (lbid) van de Australische overheid blijkt dat veel
blanke Australiérs de problemen omtrent de sociale problematiek rondom de Aboriginals
louter bij de Aboriginals zelf neerleggen en van mening zijn dat blank Australié geen
verantwoordelijkheid draagt voor de omstandigheden waarin zij verkeren. ‘Deeper
understanding is required’ (Ibid 2008: 7), luidt één van de conclusies uit het rapport The
Future Of Indigenous Australia.

Daar ik zelf een jaar in Australié heb doorgebracht en de problematiek rondom de
Aboriginals mij bijzonder aangreep en tot nadenken stemde, besloot ik mijn paper over deze
situatie te schrijven. Ik wil betogen dat Australié een weliswaar goedbedoeld beleid voert
ten aanzien van haar inheemse bevolking, maar dat dit beleid de nodige spanningen kent.
Allereerst lopen een politiek van gelijkheid (universele burgerrechten) en een politiek van
verschil (particularistische, gedifferentieerde groepsrechten) door elkaar heen en mijns
inziens uit dit zich in problemen die direct terug te koppelen zijn naar de hachelijke positie
waarin natie-staten zich vandaag de dag bevinden. Deze hachelijke positie laat zichzelf het
beste omschrijven in de vorm van de paradox tussen enerzijds het streven (de ideologie) van
de natie-staat naar een heterogene, monoculturele eenheid en anderzijds de etnische,
religieuze en culturele verscheidenheid waar natie-staten vandaag de dag mee te maken
hebben. In het huidige tijdperk van mondialisering, migratie en toenemende mobiliteit
(transport- en communicatietechnologie) zal deze verscheidenheid alleen maar toenemen
en hiermee is de multiculturele samenleving een feit. Hoewel ik begrijp waar de behoefte

aan en toekenning van groepsrechten vandaan komt, ben ik ervan overtuigd dat een beleid




Samen thuis in Australié

louter gericht op onrecht uit het verleden? uiteindelijk onvoldoende fundament zal leveren,
daar het zich richt op wat geweest is, in plaats van op de toekomst. Ik pleit dan ook voor een
politiek van gelijkheid, één Australi€, waarin een ieder voor de wet gelijk is en dezelfde
rechten en plichten heeft, maar waar ruimte is voor de erkenning, het behoud en de
beleving van een eigen identiteit. Om deze reden ben ik geen voorstander van het
toekennen van gedifferentieerde groepsrechten en het teruggeven van land, maar verwacht
ik dat integratie binnen de Australische samenleving meer recht zal doen aan de
identiteitsbeleving en de agency van de Aboriginals, daar zij op deze manier in de
gelegenheid worden gesteld om zichzelf te definiéren en hun levensweg vrij te kunnen
kiezen. Gedurende deze paper zal ik deze stelling verder toelichten en onderbouwen.

De huidige focus op ‘de’ Aboriginal is mijns inziens te simplistisch en doet weinig
recht aan het meervoudige karakter van etniciteit, cultuur en identiteit. |k stel dan ook dat
dé Aboriginal niet bestaat, maar door een politiek van verschil wel vanuit een zodanig
essentialistisch perspectief wordt benaderd. Dit perspectief biedt geen fundament voor de

toekomst en zal uiteindelijk tot een grotere dichotomie leiden.

Opbouw paper

In het eerstvolgende hoofdstuk neem ik een plaats in binnen het wetenschappelijk debat
omtrent multiculturalisme, identiteit en inheemse groeperingen. lk zal betogen dat er zich
een verschuiving heeft voorgedaan van een essentialistische benadering naar een
constructivistische benadering waarbij plaats is gekomen voor het meervoudige karakter van
identificaties. Mijn aandacht zal hier in het bijzonder uitgaan naar de politiek van erkenning
zoals geschetst door Charles Taylor (1992) en Will Kymlicka (1999), maar eveneens hoop ik
aan te tonen dat het gevaarlijk is om individuen en groepen te reduceren tot hun etniciteit
en/of veronderstelde culturele identiteit. In het hoofdstuk wat hierop volgt geef ik een
overzicht van het verleden en het heden van de Aboriginals in Australié. Ten slotte zal ik het

huidige beleid evalueren en beargumenteren wat mijns inziens verbeterd kan worden.

3 . .
In deze paper zal ik verder spreken over “sorry”-beleid.




Samen thuis in Australié 7

Dynamische definities en veranderlijke visies: aan tafel voor een

plaatsbepaling binnen het multiculturalisme-debat

Alvorens mijn stelling toe te lichten en te beargumenteren, wil ik hier een theoretisch kader

uiteenzetten welke als ondersteuning dient voor mijn verdere argumentatie.

Van gelijkheidsdenken naar een politiek van verschil

Decennia lang waren traditionele liberale idealen als gelijkheid en non-discriminatie het
leitmotiv in het multiculturalisme-debat. Deze ideeén vormden de norm om
minderheidsgroepen recht te doen en sociaal-economische achterstandsposities op te
heffen (Galenkamp 1998: 41). Een louter gelijkheidsdenken houdt echter geen rekening met
verschillen tussen mensen en groepen. Vanuit dit principe zijn mensenrechten voor iedereen
geldig, ongeacht sekse, etnische of religieuze achtergrond. Om een zo rechtvaardig mogelijk
beleid te voeren, dienen dit soort specifieke kenmerken als het ware tussen haakjes te
worden gezet. Het spreekt voor zich dat een dergelijk gelijkheidsdenken tot een zekere vorm
van uniforming en standaardisering leidt en hiermee tot het verlies van de eigen identiteit
van minderheidsgroepen. Immers, de dominante cultuur en ideologie vormen het
uitgangspunt. Als gevolg hiervan dreigen minderheidsgroepen in het keurslijff van de
heersende ideologie te worden geperst, met alle gevaren van verplichte assimilatie van dien.
Gelijkheid is inmiddels passé, stelt Galenkamp (1998: 42). De nieuwe toverwoorden zijn
verschil en de eigen identiteit. Het streven is het behouden van groepsidentiteiten in de
publieke sfeer.

Charles Taylor lijkt in zijn beroemde essay Politics of Recognition (1992) in eerste

instantie ook geen rekening te houden met verschillen tussen groepsidentiteiten, maar pleit




Samen thuis in Australié

voor een politiek van erkenning. Taylor stelt dat identiteit geconstrueerd wordt in een
gemeenschap en dialogisch van aard is. De stelling luidt dat onze identiteit deels wordt
gevormd door het geven of onthouden van erkenning en zo kan een groep mensen
wezenlijke schade oplopen als de sociale omgeving hun een beperkend, vernederend of
verachtelijk beeld van henzelf voorhouden. Het onthouden van erkenning of het geven van
negatieve erkenning kan een vorm van onderdrukking zijn en iemand gevangen houden in
een verkeerde, misvormde en beperkte wijze van zijn. Volgens Taylor (1992: 43) kan een
dergelijke miskenning beschouwd worden als een vorm van onderdrukking en een schending
van een moreel fundamenteel (mensen)recht.

Ik sluit mij voor deze essay aan bij dit gedachtegoed. Met deze benadering hebben
we echter nog geen recht gedaan aan de verschillen tussen groepsidentiteiten. Volgens
Taylor (1992) komt de politiek van erkenning dan ook beter tot zijn recht in een politiek van
verschil. Hierin wordt de unieke identiteit van een individu of groep erkend, en hiermee hun
verschil met anderen. Deze unieke groepsidentiteiten moeten niet alleen worden erkend,
maar ook gekoesterd en als basis genomen voor een gedifferentieerde behandeling. Taylor
stelt dat alleen door het erkennen van een distant society of cultuur, een cultuur kan
overleven. In deze visie staat hij niet alleen: onder meer Will Kymlicka (1995, 1999) pleit
eveneens voor een politiek van verschil.

Volgens communitaristische denkers als Taylor en Kymlicka is een politiek van
erkenning van groepsidentiteiten opzichzelfstaand een lege huls. Zij krijgt pas concreet
gestalte via de toekenning van collectieve rechten: rechten toebehorend aan groepen als
zodanig ter bescherming van specifieke groepskenmerken. Slechts door toekenning van
collectieve rechten kunnen kwetsbare groepsidentiteiten worden beschermd, aldus Taylor
(1992). Kymlicka (1999: 282) sluit zich hierbij aan, maar maakt een onderscheid tussen
nationale minderheden (die vanouds op een bepaald grondgebied wonen en zijn
opgenomen in of onderworpen aan een bepaalde staat) en etnische minderheden. Kymlicka
stelt dat nationale minderheden recht hebben op verschil (culturele, territoriale autonomie)
waar etnische (migranten) minderheden dit niet hebben en aanspraak moeten maken op het
gelijkheidsrecht. Het spreekt voor zich dat inheemse groepen volgens de verdeling van

Kymlicka onder de eerste noemer vallen. Inheemse groepen, of nationale minderheden in




Samen thuis in Australié

het algemeen, hebben niet bewust gekozen voor lidmaatschap van de grotere staat waarvan
zij deel uit zijn gaan maken, maar hebben onvoldoende weerstand kunnen bieden tegen de
overheersende autoriteiten. Op deze basis mogen zij volgens Kymlicka aanspraak maken op
poly-etnische rechten, representatie-rechten (zoals gereserveerde zetels in het parlement)
en op een bepaalde mate van zelfbestuur. Dit heeft als doel de eigen taal en leefwijze te
beschermen (Kymlicka 1999). Men zou zich nu natuurlijk af kunnen vragen of de
verschillende etnische minderheidsgroepen wel allen vrijwillig gekozen hebben voor
incorporatie in een natie-staat. Ook kunnen er vraagtekens gezet worden bij het idee om de
verschillende minderheidsgroepen als zodanig uit elkaar te trekken. Hier kom ik later op

terug.

De problemen van de natie-staat

Op dit punt dringen de eerste paradoxen zich aan ons op. Dit zijn paradoxen van het type
welke gemakkelijk breder getrokken kunnen worden naar de hachelijke positie waarin natie-
staten zich vandaag de dag bevinden. Van oudsher claimt de natie-staat een nationale,
monoculturele eenheid te zijn, maar in de praktijk hebben zij vaak te maken met een ruime
etnische, religieuze en culturele verscheidenheid. Hierdoor ontstaat er een spanning tussen
het universalistische idee van gelijkwaardig en particularistische opvattingen ten opzichte
van diversiteit (Eriksen 2002: 146). Etnische groepen hebben het recht om verschillend te
zijn, tegenover het recht om gelijk behandeld te worden binnen een natie-staat (lbid: 144).
Bhikhu Parekh (2000) deed een voorstel om het liberale individualisme te verenigen met de
hedendaagse behoefte aan erkenning van culturele verscheidenheid: ‘the right of the
individual to belong to a culturally defined (ethnic, religious or otherwise) community and his
or her right to opt out.” (geciteerd in Eriksen 2002: 148). De vraag is echter of dit zo simpel
ligt.

Galenkamp (1998: 42) stelt dat er bij elke identiteitenpolitiek altijd één visie op de
werkelijkheid ten grondslag ligt en deze is ook te vinden in de zogenoemde politiek van
verschil. De wereld wordt namelijk voorgesteld alsof er verschillende culturele groepen

keurig afgebakend naast elkaar leven, elk met hun eigen identiteit. De antropoloog Baumann




Samen thuis in Australié 10

(1999) bekritiseert Taylors benadering om deze reden, omdat het volgens hem veelal
essentialisme en zelfs uitsluiting in de hand werkt. Want wie bepaalt welke identiteit en
culturele waarden wel en niet worden erkend? Erkenning vereist hiermee benoeming en

impliceert daardoor een zekere reificatie of stereotypering van hele groepen.

Verschuivingen cultuur- en identiteitsbegrip

Door de jaren heen heeft zich binnen de antropologie een verschuiving voorgedaan waarbij
het essentialisme, ook wel primordialisme, plaats gemaakt heeft voor het
constructivistische. Vanuit de essentialistische opvatting werden culturen beschouwd als
natuurlijk, onveranderlijk en intern homogeen. Cultuur was hier feitelijk een “ding”. Met de
opkomst van het postmodernisme werd deze essentialistische visie verworpen en maakte
plaats voor een opvatting waarbij cultuur als veranderlijk beschouwd werd en als iets wat
groepen mensen zelf construeren. Vandaag de dag houden wij er een constructivistische
opvatting van cultuur en culturele identiteiten op na en de antropologie richt zich in haar
onderzoeken op de constructie van identiteiten. Richard Handler (1994) sluit hierop aan
door te stellen dat identiteiten, evenals naties, culturen, etnische groepen en tradities, niet
begrensd en onveranderlijk zijn, maar juist geconstrueerd en onderhandelbaar. Cultuur en
culturele identiteiten veranderen naarmate de culturele context verandert. Groepen zijn
hiermee dus geen begrensde objecten, maar symbolische processen welke opkomen en
oplossen in bepaalde contexten. Groepen hebben geen essentiéle identiteiten en er bestaat
geen “wie zij zijn” voor welke groep dan ook, want “wie zijn zijn” is een communicatief
proces welke veel verschillende ideeén en opvattingen omvat (Handler 1994: 27-30).
Hiermee haakt Handler in op het relationele, situationele model van Frederic Barth (1969).
Barth stelt dat etniciteit niet zozeer gaat over de culturele kenmerken van een groep, maar
juist over het proces van grenzen trekken en over de instandhouding van deze grenzen
welke een groep onderscheidt van andere etnische groepen. Richard Jenkins (2004) stelt dat
er hierbij gekeken moet worden naar zowel de interne zelfidentificatie als ook externe
definities van het zelf door anderen. Op deze wijze wordt de rol van macht en institutionele

overheersing in de identiteitsvorming in beeld gebracht.




Samen thuis in Australié 11

De Indiaas econoom Amartya Sen (2006) ontkent dat mensen een dominante
gemeenschappelijke identiteit hebben. Mensen zijn niet lid van één bepaalde groep en
hebben niet één specifieke en vastomlijnde identiteit, zo luidt het argument van Sen. Een
mens behoort in de werkelijkheid tot diverse groepen en al deze verschillende groepen
bepalen voortdurend de diverse aspecten van onze complexe identiteit. Sen bekritiseert
hiermee Taylor en Kymlicka, daar deze communitaristische denkers het lidmaatschap van
een gemeenschap als een soort expansie van het eigen zelf beschouwen. Het lidmaatschap
van een groep kan belangrijk zijn, aldus Sen, maar nog belangrijker is het recht van elke

mens om zelf zijn identiteit te kunnen bepalen.

Recht op zelfbeschikking?

Met de sterke nadruk op het recht van culturele en territoriale autonomie en het recht op
zelfbeschikking voor inheemse groepen, begeven we ons mijns inziens op glad ijs. We
kunnen inmiddels stellen dat een dergelijke politiek van verschil weliswaar goedbedoeld is,
maar altijd in meer of mindere mate een essentialistisch cultuurbegrip vereist. Hierdoor
lopen individuen en groepen niet alleen het risico opgesloten te worden binnen een
bepaalde stereotype opvatting van “hun cultuur”, maar eveneens worden culturen
geromantiseerd en ontstaat het wat naieve idee van noble savages. Nu het antropologisch
debat een punt van overeenstemming heeft bereikt over het fluide, relationele,
veranderlijke en heterogene karakter van cultuur en culturele identiteiten, zou het raar zijn
als we blijven denken in termen van dé inheemse cultuur, dé Aboriginals, alsof deze cultuur
in het verleden een vaststaand en natuurlijk gegeven was. Handler (1994: 30) slaat de spijker
op zijn kop: ‘restoring or recapturing a lost identity, as if a definitive collective identity
existed in the past and can be recovered through correct historical scholarship and political
action.’

James Anaya (1996, geciteerd in Kymlicka 1999: 290) stelt mijns inziens geheel
terecht dat zelfbeschikking voor inheemse groepen niet tot doel moet hebben om een pre-
moderne levenswijze te bewaren, daar dit zou impliceren dat mensen hun recht op

zelfbeschikking verliezen zodra zij participeren in de moderne samenleving. Volgens Anaya




Samen thuis in Australié 12

bewegen inheemse groepen zich sowieso al binnen de grotere sociale en culturele
structuren van de staat. Wat zij nodig hebben is een vorm van zelfbeschikking welke hen in
staat stelt te onderhandelen met de grotere samenleving. Anaya neemt een standpunt van
interactionisme in: ‘The whole point of self-determination is not to preserve cultural isolation
or a static way of life, but to ensure fair terms of interaction and to enable indigenous people
to decide for themselves when and how to borrow from other cultures.’ (geciteerd in
Kymlicka 1999: 287)

Mijns inziens kan culturele integriteit iberhaupt nooit helemaal behouden worden
middels een politiek van zelfbeschikking, daar het moet corresponderen met de dominante
normen en waarden en binnen het discours van de universele rechten van de mens. Hier
hebben we te maken met bovengenoemde paradox tussen gelijkwaardigheid en
universalisme vs. verscheidenheid en particularisme. Dit punt wordt geillustreerd door de
Australische antropologe Emma Kowal (2008). Zij voorspelt de mogelijke val van het tijdperk

van zelfbeschikking:

‘Reconciling the innate difference of Indigenous people with the universalism of the
liberal state will always be a provisional, ambiguous, and uncertain process. The
universalism inherent to the liberal state is resistant to any deviation from what is
considered to be “the good life”. In turn, Indigenous people refuse to obey the
division of their lifeworlds into sanitized, allowable difference, on the one hand, and
unsanitized elements that they must be liberated from, on the other hand. Recent
political developments have meant that the constant threat of incommensurability,
once managed by remediable difference, is no longer held in check’. (Kowal 2008:

344)

Bovenstaand citaat gaat mijns inziens uit van een essentialistisch cultuurbegrip, daar Kowal
het heeft over innate difference en het voeren van een dialoog in haar artikel niet aan de
orde stelt. Echter geeft zij wel aan hoe problematisch een politiek van verschil en een

politiek van zelfbeschikking in de praktijk kunnen zijn.




Samen thuis in Australié 13

Ter afsluiting van dit theoretisch kader wil ik stellen dat erkenning van de gelijkwaardigheid
van ieder mens, zoals Taylor dit formuleert, een pré is. Echter doen we mensen en groepen
tekort door hen “op te sluiten” in een essentialistisch cultuurbegrip en moeten we des te

meer uitgaan van het meervoudige, relationele karakter van identiteit.

Van verleden tot heden: de geschiedenis en huidige leefsituatie van
de Aboriginals in Australié

Hoe het allemaal begon

De Aboriginals van Australié hebben de oudste, nog levende cultuur® op aarde.
Wetenschappers zijn het er over eens dat zij minstens zestigduizend jaar geleden vanuit
Zuidoost-Azié naar Australié zijn komen varen. Sommige wetenschappers geloven zelfs dat
dit honderdduizend jaar geleden gebeurd moet zijn. Op dat moment lag het zeeniveau
echter lager dan nu, wat de oversteek aanzienlijk vergemakkelijkt moet hebben (Bryson
2003: 566; Flood 2006: 26). Veel Aboriginals geloven echter niet dat zij van Zuidoost-Azié
afkomstig zijn. Zij geloven in een voorouderlijke scheppingstijd: The Dreaming’. Dit is de
mythologische tijd waarin, volgens de legenden, de voorvaderen van de Aboriginals over de
gehele wereld de landschappen vormden zoals we deze nu kennen. Toen de voorouders de
landschappen eenmaal gecreéerd hadden, veranderden zij in bomen, sterren, rotsen,
waterpoelen en andere objecten. Deze objecten vormen nu de heilige plaatsen van de
Aboriginal culturen. Omdat de voorouders niet verdwenen na de Dreaming, maar
overbleven in deze heilige plaatsen, is de Dreaming nooit beéindigbaar en verbindt zij het

verleden en het heden en de mensen en het land (Flood 2006: 24).

4 Hierbij ga ik niet uit van een essentialistische visie op cultuur, maar doel ik op het feit dat veel van de
oorspronkelijke tradities en mythen een eigen plek in de hedendaagse samenleving gevonden hebben.

> http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous/dreamtime (website van de Australische

overheid)



http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous/dreamtime

Samen thuis in Australié 14

Gedurende minstens zestigduizend jaar leefden de Aboriginals in harmonie met de natuur.
Dankzij hun uitzonderlijke kennis van de natuur wisten zij zelfs in ruwe, droge gebieden te
overleven. De aboriginals hadden een groot respect voor de natuur. Het motto luidde: wij
bezitten geen land, het land bezit ons. Om het ecosysteem nergens uit te putten, trokken
Aboriginals door een bepaalde streek als nomaden. Al wat zij nodig hadden haalden zij uit de
natuur en zij hebben nooit getracht om een beschaving, zoals wij deze kennen, op te
bouwen. Het principe van ‘bezit’ kenden zij evenmin: het land met al zijn rijkdom was
bedoeld voor iedereen (Flood 2006: 133).

Voor de komst van de Europeanen leefden er vermoedelijk tussen de
driehonderdduizend en 750.000 Aboriginals in Australié. Zij waren verdeeld over ongeveer
zeshonderd stammen. Elke stam kende een eigen woongebied en leefde volgens eigen
gewoonten en tradities. Er zijn minstens driehonderd verschillende talen getraceerd welke
onderling sterk van elkaar verschillen®. De Aboriginals vorm(d)en dus zeker geen homogene
groep en zij kennen eveneens geen gezamenlijke afkomst, daar zij vanuit verschillende
volken vanuit Zuidoost-Azié naar Australié zijn gekomen. Wel was er sprake van contact
tussen de verschillende stammen, vaak gebeurde dit door middel van huwelijken en
ceremonieén (Flood 2006: 47). De Aboriginals beschouwen zichzelf wel als één volk, ras of

groep. Hier zal ik later op terugkomen.

De komst van de Europeaanse kolonisten

Met de komst van de Europeaanse kolonisten in 1788 veranderde er veel voor de
Aboriginals. De kolonisten noemde het land Terra Nullius. Met dit principe gaven zij te
kennen dat het land onbewoond zou zijn en dus rechtmatig geclaimd mocht worden. Het
Terra Nullius-principe werd vastgelegd in een wet waarin gesteld werd dat Australié
aanvankelijk ongebruikt was en niemand toebehoorde (Borsboom 1998: 380). De Aboriginals
werden wel gesignaleerd, maar in de beleving van de kolonisten “trokken zij maar wat
rond”, kenden zij geen enkele vorm van beschaving en hadden dus ook geen recht op grond.

Australié is het enige land ter wereld waar geen verdragen werden gesloten tussen de

® http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous (website van de Australische overheid)



http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous

Samen thuis in Australié 15

koloniale machten en de oorspronkelijke bevolking. De Aboriginals werden lange tijd zelfs
niet gezien als mensen, maar zij werden beschouwd als onderdeel van de flora en fauna en
werden ook via dezelfde wet behandeld (Flood 2006: 18-19).

De situatie van de Aboriginals onder het koloniale regime verslechterde enorm. De
kolonisten beschouwden de Aboriginals als een “natuurlijk” risico en bovendien een sterke
concurrent op het gebied van de jacht. Aboriginals werden verjaagd, mishandeld, uitgebuit,
vernederd en vermoord. De Aboriginals waren niet opgewassen tegen de moderne wapens
die hun vijanden meebrachten en zij werden steeds verder verdreven naar het binnenland,
waar de grond droog, onvruchtbaar en ontoegankelijk was. Zij stierven door ziektes, vooral
griep en tyfus, die de kolonisten mee naar Australi€ namen, maar ook door honger en
moord. (Bryson 2000: 242)

De voor de Aboriginals meest belangrijke en heilige gebieden werden in een rap
tempo vernietigd of van hen afgenomen. Zij kregen gebieden toegewezen waar ze mochten
wonen - veelal gebieden waar de kolonisten zelf niets mee wilden of konden -, maar ten
tijde van de Gold Rush (1851-1954) werden deze gebieden weer ingenomen, waarna de
Aboriginals naar nog ruigere gebieden verdreven werden. Dit stuitte op verzet en uiteindelijk
werd besloten om de Aboriginals, onder streng toezicht, in reservaten te laten wonen
(Hunter 1993: 36-46).

De Aboriginal Act in 1918 maakte het mogelijk om de vrijheden van Aboriginals te
beperken en hen te dwingen om te leven volgens de Westerse maatstaven. Het doel hiervan
was assimilatie. De Stolen Generation werd het slachtoffer van deze assimilatiepolitiek. Tot
in de jaren zestig van de twintigste eeuw hadden Aboriginalouders in de meeste Australische
staten geen juridisch voogdijschap over hun eigen kinderen. De overheid kreeg de
bevoegdheid om halfbloedkinderen op elk moment, en om welke reden dan ook, bij hun
ouders weg te halen en in tehuizen te stoppen of bij blanke gastgezinnen onder te brengen.
Het contact tussen ouders en kinderen werd radicaal verbroken en er werd alles aan gedaan
om de kinderen los te maken van hun veronderstelde roots. Gedurende deze periode dacht
de Australische overheid er goed aan te doen om halfbloed kinderen blank op te voeden,

hen uit de armoede en achterstand te tillen en ze te laten wennen aan het leven in de




Samen thuis in Australié 16

blanke maatschappij. Men ging er van uit dat dit geen problemen op zou leveren, daar de
Aboriginals immuun waren voor menselijke emoties (Bryson 2000: 336).

Het is mijns inziens belangrijk om te beseffen dat een groot deel van de Aboriginals
nog (in)direct verbonden is met de Stolen Generation en dat het trauma van deze
gebeurtenissen nog springlevend is. De documentaire Sorry Proof Country’ uit 2003 laat een
aantal slachtoffers aan het woord. De gestolen kinderen werden verteld dat hun ouders
overleden waren of hen hadden afgestaan. Na deze traumatische ontvoeringen en het
gevoel van verlatenheid, eenzaamheid en verdriet wat hierop volgde, kwamen de kinderen
vaak in situaties terecht waarin ze vernederd, misbruikt en/of mishandeld werden. Zij
werden alsnog als een minderwaardig ras beschouwd. Veel Aboriginals ervaren vandaag de
dag nog het gevoel hun roots verloren te zijn en vervreemd te zijn van een cultuur welke

geacht wordt hen eigen te zijn.

Verbeelding als bron van in- en uitsluiting

Op dit punt aanbeland wil ik kort ingaan op de verbeelding. Tot zover hebben we gezien dat
de Aboriginals beschouwd (verbeeld) werden als niet-menselijk, “wild” en “onbeschaafd” en
dat deze verbeelding grond gaf voor een onmenselijke behandeling. Door de Aboriginals te
verbeelden als inferieur aan de superieure blanken, kon er rechtmatig over hen heen
gewalst worden. Het beeld dat de blanken van de Aboriginals creéerden was feitelijk een
sociaal-culturele constructie die niets te maken had met de werkelijkheid zoals de
Aboriginals hem beschouwden en evenmin met het beeld dat de Aboriginals van zichzelf
hadden. Dat verbeelding aan kan zetten toch feitelijk handelen is echter een feit. De
verbeelding is tot een georganiseerd domein van sociale handelingen verworden, zo stelt de
antropoloog Arjun Appadurai (1990). In en met verbeelding wordt gewerkt, gehandeld en
onderhandeld (lbid), zoals later in dit verslag zal blijken.

In haar studie naar Filippijnen in Amerika laat Espiritu (2003) zien hoe de Filippijnen
het slachtoffer werden van de beelden en sociaal-culturele constructies van anderen, in dit

geval de Amerikanen, betreffende hen. Zij werden afgeschilderd als ‘less than human,

7 http://www.youtube.com/watch?v=hp5w1Zp0-vQ&feature=channel




Samen thuis in Australié 17

savages, rapist, uncivilized beings, dogs and monkeys, incapable of self-rule.” (Ibid 2003: 51)
Stereotype beelden beperken mensen niet alleen in hun vrijheid, maar zij kunnen tevens als
bron dienen voor de rechtvaardiging van uitbuiting, vernedering en uitsluiting. Zoals Espiritu
(2003: 6) stelt: ‘With “civilization” constructed as implicitly white, nation-states such as the
Philippines continue to be subordinated and defined as racially different and hence inferior
and without history or culture.’

Dit is mijns inziens ook wat er gebeurd is ten tijde van de kolonisatie van Australié. De
Aboriginals bouwden geen onderkomens, bewerkten het land niet, hadden geen vee en
kenden geen beschaving zoals de Westerse wereld deze kende. Men besloot dat ze op basis
van deze “onderontwikkeldheid” geen rechten en respect zouden verdienen. We kunnen
stellen dat beeldvormingsprocessen opzichzelfstaand geen bron van onderdrukking hoeven
te zijn. Het gaat eerder om de vraag welke beelden tot realiteit zullen verworden, ofwel: wie
heeft de macht om zijn beelden te laten gelden? Michel Foucault (1971) spreekt in dit
verband over articulatiemacht. Wie articulatiemacht heeft, kan zijn versie van de
werkelijkheid als de geldende ‘waarheid’ presenteren. Articulatiemacht is definiéringsmacht,
de autoriteit om waarheid te ‘scheppen’, te bepalen wat wat is en wie wie is. Discoursen zijn
inzet van macht: zij kunnen onderdrukkend of bevrijdend worden gebruikt. Ze kunnen
groepen mensen marginaliseren, maar hen ook in de gelegenheid stellen om hun vrijheid te
vergroten.

Macht- en beeldvormingsprocessen zijn lange tijd leidend geweest, en zijn dit in
zekere mate nog steeds, bij het ‘maken’ van de Aboriginals. Echter zijn de Aboriginals ook in
staat gebleken om deze discoursen uit te dagen, ter discussie te stellen en om hiermee
rechten voor zichzelf op te eisen. Kortom; zij zijn in staat geweest op hun eigen

articulatiemacht te vergroten.

Verbetering?

Tot 1939 geloofde de Australische overheid dat het ‘probleem’ zichzelf op zou lossen en dat
de Aboriginals zich uiteindelijk wel aan zouden passen. Pas na de Tweede Wereldoorlog

groeide er een besef bij blank Australié dat het stelen van kinderen wellicht een slecht




Samen thuis in Australié 18

initiatief geweest was®. Hoewel ontvoeringen doorgingen tot de jaren zeventig, werd het
principe na de Tweede Wereldoorlog uit de wet geschrapt met het ontstaan van de
Universele verklaring voor de rechten van de mens (10 december 1948). Het idee van
assimilatie bleef echter wel bestaan. Er werden nederzettingen gebouwd waar Aboriginals
woonden en onderwijs kregen en een speciale wet regelde werk, lonen en zelfs huwelijken
voor hen. Deze nederzettingen werden geleid door blanke toezichthouders en de Aboriginals
hadden weinig tot geen zeggenschap over hun eigen leven (Neill 2002: 50-55).

Rond 1960 ontstaat een besef bij blank Australié dat Aboriginals als
tweederangsburgers werden beschouwd en behandeld (Neill 2002: 1). Alle pogingen tot
inburgering hadden weinig succes geboekt: de Aboriginals leefden in erbarmelijke
omstandigheden en zij hielden bovendien standvastig vast aan oude gewoonten en tradities.
Veel Aboriginals trokken zich terug in de bush. Er waren ook Aboriginals die zichzelf hadden
weten te mobiliseren en inzicht hadden verkregen in de politieke machtsstructuren. Middels
de media wist deze groep wereldwijd aandacht op de situatie van de Aboriginals te vestigen
en in 1967 verkregen de Aboriginals burgerrechten en stemrecht®. Ondanks het feit dat
Aboriginals nu dezelfde rechten kenden en voor de wet gelijk waren, bleef hun sociale
positie onveranderd. Discriminatie verdween dan wel uit de wet, maar nog zeker niet uit het
dagelijks leven. De nieuwe rechten maakten het echter wel mogelijk om alcohol te kopen.
Voor velen vormde alcohol een troost om hun ellende te vergeten. Alcoholisme onder
Aboriginals is tegenwoordig een groot probleem.

Er leek een tweedeling te ontstaan: de situatie van een grote groep Aboriginals
verslechterde verder. Deze groep gleed bergafwaarts en deed weinig meer dan rondhangen
en drinken. Hun traditionele cultuur leek verloren te zijn gegaan door jarenlange
onderdrukking, discriminatie en het uiteenrukken van families. Alcohol en sociale uitsluiting
was wat er voor in de plaats gekomen was. De verkregen burgerrechten hadden hen meer
kwaad dan goed gedaan (Hunter 1993: 96). Ondertussen streden andere groepen voor de

erkenning van landrechten, het recht op zelfbeschikking en de erkenning van een culturele

8 http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous/sorry (website van de Australische overheid)

? http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous/reconciliation (website van de Australische
overheid over de inheemse bevolking en hun streven naar gelijke rechten, waardering en een eigen identiteit).



http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous/sorry
http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous/reconciliation

Samen thuis in Australié 19

identiteit. Zij maakten juist ten volle gebruik van de verkregen burgerrechten. Het Mabo-
besluit, onder leiding van de Aboriginal Eddie Mabo, is hier een goed voorbeeld van. Hij
bestreed het Terra Nullius-principe en won de zaak in 1992. Hiermee heeft de Australische
overheid erkend dat het land niet onbewoond was ten tijde van de kolonisatie (Borsboom
1998: 311). Deze uitspraak is voor veel Aboriginals heel waardevol en is opgevat als een
stukje erkenning van het onrecht (Stacy 1995).

De Australian Labor Party steunde de eis van landrechten en zij wonnen de nationale
verkiezingen in 1972. In 1974 erkende de Australische regering in principe het recht van de
Aboriginals zich op hun eigen grondgebied te vestigen. Dit betekende de introductie van de
Aboriginal Land Right Commission. In 1976 kregen de Aboriginals de rechten over een deel
van het Northern Territory en in 1985 werd dit gebied officieel aan de Aboriginals
overgedragen, evenals delen van South Australia. De rechter had uiteindelijk nog wel het
laatste woord over wat er met de grond zou gebeuren: de Aboriginals kregen geen macht
om mijnbouw tegen te houden wanneer dit voor de staat belangrijk geacht werd. Wel
kregen zij vanaf dit punt in de geschiedenis steeds meer stukken land terug en dit gaat tot op
heden door. Er moet nog wel vaak een contract getekend worden waarin de Aboriginals
toezeggen het gebied voor 99 jaar open te houden als nationaal park, dit om het toerisme in
stand te houden. In andere gevallen worden de Aboriginals verplicht gesteld het gebied
onmiddellijk te leasen aan de overheid. Dit betekent in de praktijk dat zij geld krijgen van de
overheid.

In 1990 werd de Aboriginal and Torres Strait Islander Commission (ATSIC) in het leven
geroepen, die voor de Aboriginals een vorm van zelfbestuur en een betere deelname aan
voor hen belangrijke politieke beslissingen mogelijk moest maken. Het speciaal in het leven
geroepen ministerie voor Aboriginal Affairs probeert onder andere het onderwijs voor de
kinderen van de Aboriginals te verbeteren en de traditionele inheemse cultuur meer onder
de aandacht te brengen. In sommige gebieden wordt onderwijs gegeven in inheemse talen.

Tijdens de Olympische Spelen in 2000 te Sydney is er veel aandacht besteed aan de
inheemse volken van Australié. Cathy Freeman, een atlete deels van Aboriginal afkomst, stak
de Olympische vlam aan en een traditionele inheemse dans werd uitgevoerd voor een

wereldwijd publiek (Neill 2002: 5). Veel nationale musea geven tentoongesteld




Samen thuis in Australié 20

Aboriginalbezit terug aan de oorspronkelijke eigenaren en de huidige premier Kevin Rudd
bood op 13 februari 2008 zijn excuses aan de inheemse bevolking van Australié. Hij bood zijn
excuses aan de Stolen Generation en aan alle Aboriginals die het slachtoffer werden van het
beleid van eerdere regeringen. Dit is een zeer bijzonder en historisch feit™.

Al in 1997 lag het rapport van de onderzoekscommissie Bringing them home op tafel.
De voorzitter van de onderzoekscommissie had honderden interviews met de ‘gestolen
kinderen’ gehouden en raakte zo doordrongen van dit grote onrecht, dat hij tot de conclusie
kwam dat de enige manier om het verleden recht te zetten een spijtbetuiging vanuit de
overheid zou zijn. Een van de aanbevelingen van het rapport, met als titel Bringing them
home, was dan ook dat er een officiéle sorry dag zou worden ingesteld. Naar aanleiding van
dit rapport maakten kerken, deelstaten en burgers hun excuses aan de Aboriginals, maar de
toenmalige overheid (die bang was dat er enorme schadeclaims geéist zouden worden)
weigerde om excuses te maken.

Duizenden mensen reisden naar Canberra om de historische toespraak van Rudd bij
te wonen en alle grote steden hadden televisieschermen opgehangen waar de toespraak live
op te zien was. Dit excuus vormt voor veel Aboriginals een emotionele gebeurtenis en een

allereerste stap naar erkenning. Mijns inziens een onmisbare stap op weg naar verzoening.

En hoe gaat het hu?

Ondanks de excuses en de groeiende interesse en het respect voor inheemse culturen, leven
veel Aboriginals nog in de marges van de samenleving. Zoals in de inleiding van deze paper
beschreven, bestaat er een enorme sociale kloof tussen Aboriginals en niet-Aboriginals en is
het verschil in levensstandaard onacceptabel. Voor praktisch alle kenmerken van welvaart
en welzijn variéren de cijfers voor Aboriginals van tweemaal zo slecht tot twintig of meer
maal zo slecht als voor de bevolking als geheel (Bryson 2000: 335).

Dit wordt onderbouwd door de bevinden uit het rapport van Western Australian
Aboriginal Child Health Survey (WAACHS) uit 2001. Dit onderzoeksteam bestaat uit blanke

als ook Aboriginal onderzoekers en medewerkers. De WAACHS is de grootste en meest

1% http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous/sorry




Samen thuis in Australié 21

uitgebreide studie naar Aboriginal kindgezondheid en ontwikkeling ooit uitgevoerd in
Australié (5,289 Aboriginal kinderen in de leeftijd van nul tot zeventien). Het doel van dit
onderzoek is kennis en begrip creéren binnen de gemeenschappen als ook voor de
wetenschap betreffende wat Aboriginal kinderen en jongeren nodig hebben om zich op een
gezonde wijze te kunnen ontwikkelen. Het rapport concludeert dat de sociaal-emotionele en
lichamelijke gezondheid en ontwikkeling bij inheemse kinderen veel te wensen over laat. Het
spreekt mijns inziens voor zich dat mentale en fysieke gezondheid de basis vormen voor
verdere ontwikkeling. Het feit dat een generatie (inheemse) kinderen hierin achter blijft,
heeft een desastreus effect op de gehele groep, cultuur en op de toekomst van een
samenleving.

De Australische overheid lijkt zich gelijktijdig in twee richtingen te bewegen. Aan de
ene kant richt het zich op het verleden. Erkenning van het verdriet en de schuld die vorige
regeringen hiervoor dragen is een noodzakelijke voorwaarde om samen de toekomst in te
gaan en om verzoening mogelijk te maken. Anderzijds lijkt de overheid ook te beseffen dat
er wat moet gebeuren met de groeiende sociale kloof tussen Aboriginals en niet-Aboriginals.
De enorme verschillen in levensstandaard en de cirkel van problemen waar veel Aboriginals
in verkeren, lijken zich niet vanzelf op te gaan lossen door het aanbieden van excuses. Veel
Aboriginals, vaak slachtoffers van het tijdperk van de Stolen Generations, vallen tussen twee
vermeende culturen in. Vooral de stedelingen zijn hun eigen taal, tradities en gewoonten
volledig verleerd of hebben deze zelfs nooit gekend, maar worden vanwege hun afkomst en
gebrekkige integratie van de westerse samenleving uitgesloten. Bill Bryson geeft een zeer

treffende, en voor mij zeer herkenbare, omschrijving van hetgeen hij waarneemt.

‘De mensen op straat bestonden in grote meerderheid uit blanke Australiérs, maar er
waren ook Aboriginals onder hen —geen grote aantallen, maar steeds aanwezig, aan
de rand van het beeld, onopvallend, bijna altijd zwijgend, marginaal. De blanken
keken nooit naar de Aboriginals, en de Aboriginals keken nooit naar de blanken. De
twee rassen leken afzonderlijke, maar parallelle werelden te bewonen. lk kreeg het
gevoel dat ik de enige was die beide groepen tegelijk kon zien. Dat was heel vreemd.’

(Bill Bryson 2000: 334)




Samen thuis in Australié 22

De Aboriginals in de outback van Australié, veelal de groepen die op Aboriginal-territorium
leven, hebben het niet veel beter. Ook zij leven in armoede, hebben te maken met ziekte,
geweld en alcoholisme en zijn vaak volledig afhankelijk van de Australische overheid voor
gezondheidszorg en financiéle ondersteuning. Neill (2002: 34) laat zelfs zien dat de
problemen in de zogenoemde remote communities de afgelopen dertig jaar verslechterd
zijn. Sociale en economische problemen (alcohol, drugs, geweld, misbruik, armoede) zijn in
deze gemeenschappen groter dan in de steden (lbid 2002: 25, 34). Dit is wellicht logisch te
verklaren, daar deze gemeenschappen verder verwijderd zijn van sociale voorzieningen.

Als reactie op deze problemen worden er rangers naar de afgelegen
gemeenschappen gestuurd om de cirkel van sociale problemen te doorbreken. Sommige
Aboriginals vatten dit op als een belediging, of zelfs intimidatie, en een herhaling van de
vernedering en assimilatieplicht van vroeger. Toch blijkt uit verschillende onderzoeken naar,
en interviews met Aboriginals, en dan met name de Aboriginal elders (leiders, dat zij wel
degelijk lijden onder de slechte leefomstandigheden waar zij in verkeren en de overheid hier
grotendeels de schuld voor geven. Zij voelen zich tekort gedaan en verwaarloosd. Veel elders
vertellen dat “hun volk” in slechte behuizing leeft (soms wel twintig mensen in een kleine
woning). Hun leefomstandigheden komen niet voort uit hun cultuur, lijken ze te willen
benadrukken, maar uit de armoede waar zij in leven™. Niet alle Aboriginals zijn dronken,
gewelddadig of pedofiel en het doet pijn doet om over één kam geschoren te worden als
ware het je natuur, of cultuur.

Het enorme alcohol- en drugsprobleem wordt eveneens door de Aboriginals erkend.
Doreen Green'? (docente van Aboriginal afkomst in Fitzroy Crossing 20 november 2008)

raakt geémotioneerd wanneer ze hierover praat. Zij stelt:

‘Ill tell you now, alcohol is wiping us out, as a race of people. And it seems that

nobody cares.” (Green 2008).

" http://www.dailymotion.com/video/x8fasu_neglected-aboriginal-community-of-c_news

2 http://www.youtube.com/watch?v=X-kxHEzSo10



http://www.youtube.com/watch?v=X-kxHEzSo1o

Samen thuis in Australié 23

In deze zorg staat Green overigens niet alleen. Aboriginal elders (en velen andere Aboriginals
en niet-Aboriginals) door heel Australié erkennen het probleem van de probleemcirkel, daar
zij allen zien hoe jongeren wegens een gebrek aan zichtbare kansen (en het gevoel
waardeloos te zijn) naar alcohol grijpen. Bovendien neemt het zelfmoordcijfer onder
Aboriginals toe. De Antropoloog Ad Borsboom stelt in een artikel in de Volkskrant™ dat
Aboriginals wel degelijk hulp willen van de blanken, maar gelijktijdig bang zijn om weer in
eenzelfde keurslijf gedwongen te worden. Dit brengt logischerwijs een dubbel wantrouwen

teweeg.

Hoe nu verder?

Zoals in de inleiding genoemd, beweegt Australié zich in twee verschillende richtingen die
mijns inziens maar gedeeltelijk samen kunnen gaan en bovendien allebei sterke voor- en
nadelen kennen. Aan de ene kant is daar de focus op integratie. Aan de andere kant kent
Australié ook de mogelijkheid tot het uitvoeren van gedifferentieerde, particularistische
groepsrechten speciaal voor de Aboriginals. Deze verdeling is breder te trekken naar de
focus op gelijkheid/gelijkheidsdenken en een politiek van verschil, zoals ik deze al eerder
uiteengezet heb.

Gelijkheidsdenken gaat er van uit dat een ieder mens in wezen gelijkwaardig is en op
deze basis recht heeft op vrijheid en zelfbeschikking (autonomie). De politiek van verschil
gaat hier eveneens van uit, maar stelt dat culturen en groepsidentiteiten slechts bewaard
kunnen blijven door het verschil met anderen te erkennen en het unieke karakter van deze
identiteiten als basis te nemen voor een gedifferentieerd beleid. De groepswetten in het
geval van de Aboriginals, zoals de claims die zij mogen maken op land, het verkrijgen van
uitkeringen en het voeren van blanke en zwarte wetten in daarvoor bestemde regio’s in
Australié, zijn gebaseerd op de inheemse status van de Aboriginals, hun veronderstelde
etniciteit en identiteit en het recht op zelfbeschikking en herstelbetalingen welke wereldwijd
toegekend worden aan inheemse groepen die zich noodgedwongen of geforceerd zagen zich

te bewegen in de grotere staat. De focus op integratie komt voort uit de idee van

2 http://www.volkskrant.nl/archief_gratis/article562975.ece/Maar_wel_e-mailen_in_de_outback




Samen thuis in Australié 24

gelijkheidsdenken welke eigen is aan de ideologie van de natie-staat waarin burgers gelijk en
gelijkwaardig moeten zijn om zelfde kansen te krijgen en om samenleven mogelijk te maken.

Hieronder zal ik beide richtingen behandelen.

Integratie

Integratie middels onderwijs, gezondheidszorg en huisvesting (kortom: het voorzien zijn in
goede leefomstandigheden) is niet alleen een basisrecht van ieder mens, maar eveneens
fundamenteel voor het streven naar een vrij gekozen manier van leven en beleven. De
huidige koers gericht op integratie en het verbeteren van de leefomstandigheden als
uitgangspunt van beleid is mijns inziens daarom een goede en zeer belangrijke.
Hierbij wil ik kort verwijzen naar de Piramide van Maslow, welke stelt dat een aantal
fundamentele behoeften minimaal bevredigd moeten zijn. Hij classificeert deze behoeften
als het ware in een piramide. Maslow (1943) stelt dat fysiologische behoeften (primaire
biologische behoeften als honger, dorst, slaap), gevolgd door de behoefte aan veiligheid en
zekerheid, bevredigd moeten zijn alvorens men kan gaan denken aan erkenning,
zelfverwerkelijking en zelfontplooiing. Wanneer we dit vervolgens koppelen aan de situatie
van de Aboriginals in Australié, kunnen we stellen dat goede leefomstandigheden
(huisvesting, voldoende voedingsstoffen), gevolgd door een bepaalde mate van veiligheid en
zekerheid, naast fundamentele basisrechten voor ieder mens ook noodzakelijkheden zijn om
verder te kunnen ontplooien en mobiliseren. Deze mobilisatie hebben de Aboriginals nodig
om vrij te kunnen kiezen en zelfs om hun cultuur te kunnen presenteren en reproduceren.

De Piramide van Maslow kent echter ook tegenstanders. De praktijk (van het
koloniale Australi€) heeft immers al uitgewezen dat Aboriginals standvastig aan hun cultuur
en tradities bleven vasthouden in tijden waarin zij er fysiek slecht aan toe waren. Dit is een
interessant discussiepunt, maar niet één waar ik op dit moment verder op in wil gaan.

Het punt dat ik tot zover heb getracht te beargumenteren, is dat goede
leefomstandigheden en voorzien zijn in bevredigde basisbehoeften van de mens,
noodzakelijk zijn voor een verdere gezonde ontwikkeling en ontplooiing. Het is dus van

belang dat Australié naar een tijd streeft waarin alle burgers in eenzelfde mate toegang




Samen thuis in Australié 25

genieten tot sociale instituties voor welzijn en welvaart. Daarbij ben ik van mening dat de
Aboriginals, middels een focus op onderwijs en werkgelegenheid, zichzelf een kansrijke plek
in de samenleving kunnen bieden, waarin zij uiteindelijk zelf bepalen of en hoe hun
inheemse achtergrond en culturele identiteit een plaats te kunnen geven. Het feit dat zij dit
uiteindelijk zelf doen en hier vrijwillig voor kiezen is mijns inziens zeer belangrijk. Op deze
manier komt de agency en zelfbeschikking van de Aboriginal het beste tot zijn recht en
bovendien doen we recht aan het meervoudige, fluide en constructionistische karakter van
cultuur en identiteit.

Ik geloof dat een (Aboriginal)cultuur beter behouden kan worden middels integratie
in de grotere samenleving, dan door een veronderstelde etnische groep mensen zonder
meer terug te sturen naar een veronderstelde traditionele manier van leven. Zoals ik
hiervoor heb aangetoond heeft het tijdperk van de Stolen Generation er voor gezorgd dat
veel Aboriginals hun taal, cultuur en tradities ontvreemd zijn. Er zijn geen groepen ontkomen
aan de macht van de kolonisator. De traditionele manier van leven in pure harmonie met de
natuur, bestaat niet meer en is grotendeels onmogelijk gemaakt door het koloniale verleden
en het huidige leven in de natie-staat. Mensen terugsturen naar de bush, zonder hen kennis
te laten hebben gemaakt met de grotere samenleving, betekent mensen te laten leven
zonder keuze en alsnog onder bewind van de overheid. Uit onderzoek™ blijkt overigens dat
het grote merendeel van de Aboriginalkinderen en ouders zeer positief tegenover onderwijs
staan. Het rapport van de Australian 2020 summit geeft een mooi citaat omtrent het belang

van onderwijs:

‘Education is a fundamental pre-condition to a person being equipped to choose the
kind of life they want to live. If young indigenous Australians have no comprehension
of the wider world, the cannot make an informed decision about how to engage with

that world.” (Australia 2020 summit-final report)

" http://www.aare.edu.au/98pap/ric98095.htm




Samen thuis in Australié 26

In onderstaand citaat stelt Eriksen dat een cultuur als het ware eerst “verloren” moet
worden alvorens hij “gered” kan worden. Hij wijst hierbij op het belang van alfabetisme

(onderwijs) en onderhandelingen met de staat.

‘For the emphasis on literacy and negotiations with the state in ethnic survival seems
to imply that in order to save ‘a culture’ one must first lose it! The assumption is
strengthened by the fact that the leaders of a dominated group must master the
cultural codes of the dominant group in order to present their case efficiently.’

(Eriksen 2002: 128).

Politiek van verschil

‘The belief that winning back ancestral land can by itself rehabilitate communities
fragmented by the brutalities of history, welfarism and an everyday culture of
substance abuse, has gone unchallenged within the Left for three decades. It is
destructive for it takes no account of the fact that deeply impoverished and largerly
unskilled communities can never be truly self-determining without genuine social and

economic recovery’. (Neill 2002: 25).

Naast het beleid gericht op integratie voert Australié ook gedifferentieerde groepswetten
uit. Op dit moment worden er in gebieden waar veel Aboriginals wonen naast de universele,
“blanke” wetten ook “zwarte” wetten gehandhaafd. Dit zijn wetten die in de ogen van de
dominante groep vaak hard en onredelijk zijn, daar zij niet corresponderen met de
universele mensenrechten. Zoals ik eerder in de inleiding aangegeven heb, is deze vorm van
zelfbeschikking altijd voorwaardelijk. Zodra er zich situaties voordoen welke in de ogen van
de dominante groep niet door de beugel kunnen (de vrijheid van de één beperkt de vrijheid
van de ander) grijpt zij in. Een vraag die je jezelf hierbij kunt stellen is wat zelfbeschikking

waard is en wie uiteindelijk bepaalt welke vrijheden wel en niet acceptabel zijn.




Samen thuis in Australié 27

Aboriginals in Australié krijgen zonder meer een uitkering”> en worden tot vandaag de dag
niet verplicht gesteld om te solliciteren en te werken, iets wat mijns inziens niet tot een
actieve houding zal leiden en de eigen verantwoordelijkheid van mensen minimaliseert. Dit
sorry-beleid richt zich veelvuldig op het ongedane onrecht en leed uit het verleden waar
“blank” Australié de verantwoordelijkheid en schuld voor draagt. Er heerst mijns inziens
echter niet alleen verdriet over wat gebeurd en gedaan is in het verleden, maar ook verdriet,
boosheid en frustratie over de toestand waar de Aboriginals in het heden in verkeren.
Hoewel ik er niet aan twijfel dat veel Aboriginals vinden dat zij recht hebben op
vergoedingen vanwege het verleden, geloof ik dat de meeste Aboriginals deze vergoedingen
eisen om hun huidige leefomstandigheden te verbeteren.

Ik wil hier benadrukken dat ik, conform de theorie van James Anaya en Amartya Sen,
mijn twijfels stel bij de politiek van verschil. Aboriginals zijn de enige groep in Australié die
deze kans gekregen hebben op basis van hun inheemse identiteit, verloren cultuur en de pijn
uit het verleden. Dergelijke praktijken voor bijvoorbeeld Chinezen of Balinezen zijn niet aan
de orde en lijken ook vergezocht en onwaarschijnlijk. Op deze wijze creéert Australié een
sterke tweedeling tussen inheemse en niet-inheemse groepen en ontstaat er wederom een
essentialistische visie op de inheemse identiteit als zijnde gebonden aan een territorium en
identiek aan een veronderstelde afkomst. Zoals eerder in dit verslag gesteld, gaat een
politiek van verschil altijd uit van een min of meer essentialistische visie op cultuur en
identiteit.

Vanuit een essentialistische benadering wordt er vanuit gegaan dat cultuur
onveranderlijk is en dit getuigt van een essentialistisch cultuurbegrip waar cultuur als een
“ding” wordt opgevat in plaats van als een sociaal construct. Het lijkt mij zinvol om deze
sociale constructen te benaderen, zoals Barth (1969, geciteerd in Eriksen 2002: 36-40)
suggesteert, vanuit een relationeel perspectief en om te kijken naar de sociale interactie en
organisatie welke ervoor zorgen dat grenzen op een bepaalde plaats getrokken worden. Een
focus op de culturele kenmerken van een groep, of culturele verschillen tussen groepen,
wordt immers steeds moeilijker te rechtvaardigen, omdat deze kenmerken veranderen, zich

over grenzen heen verplaatsen en niet voor alle groepsleden relevant meer zijn. Zij zijn dus

> http://medischcontact.artsennet.nl/tijdschrift/archief/Tijdschriftartikel/Frisse-achterdocht.htm




Samen thuis in Australié 28

allesbehalve vastomlijnd, onveranderlijk en voor iedereen geldend. Bovendien, zoals door
Sen (2006), maar ook door Olwig (2007) en het WRR (2007) beargumenteerd, voelt een
individu zich vaak verbonden met meerdere groepen en is iemand meer dan enkel zijn
etnische identiteit. Een dergelijke essentialistische visie sluit mensen op, reduceert mensen
tot hun veronderstelde culturele, etnische identiteit en ontkent hiermee het meervoudige
karakter van identificaties. Mijn stelling is dat ook dat een politiek van verschil veelal tekort

kan schieten daar het geen recht doet aan deze factoren.

Dé Aboriginal bestaat niet

Hoewel de Aboriginals zichzelf vandaag de dag wel als één volk, ras of groep beschouwen
zijn er eveneens nog veel Aboriginals die zich met één specifieke stam, groep of
gemeenschap identificeren. Het spreekt voor zich dat het tijdperk van de Stolen Generation
en het uiteenrukken van families en stammen heeft gezorgd voor een grote mate van
ontvreemding. Veel Aboriginals weten niet meer waar zij oorspronkelijk bij hoorden en veel
gemeenschappen vandaag de dag komen ook niet uit eenzelfde stam. Toch wil ik stellen dat
dé Aboriginalcultuur en tradities niet bestaan. Er bestonden honderden verschillende
stammen, culturen en talen welke door de kolonisten onder één overkoepelende noemer
zijn geplaatst. Bovendien was het hele concept Aboriginal (Latijns: ab origine, hetgeen van
oorsprong betekent, dus de oorspronkelijke bewoners) betekenisloos voordat de kolonisten
aan wal kwamen. Een classificatie als oorspronkelijke bewoner krijgt immers pas betekenis
met de komst van nieuwe bewoners. De heterogene groep Aboriginals werd hiermee
gereduceerd tot enkele stereotype karakteristieken zoals deze zichtbaar waren voor de
kolonisten.

De vraag is over welke cultuur of traditie we het hebben als we stellen dat de
oorspronkelijke, eeuwenoude cultuur en traditie van de Aboriginals bewaard dan wel

hervonden moeten worden®®. Een mijns inziens nog veel belangrijkere vraag is wie dit

®Een opvallend voorbeeld hierbij is de volgende: al jarenlang vechten de Aboriginals voor land, land wat ‘hun’
land zou zijn en waar ze vervolgens een groot hek omheen bouwen zodra het in hun ‘bezit’ gekomen is. Dit
idee van bezit kende geen enkele waarde of fundament in de oorspronkelijke Aboriginalculturen, waar het land
niemand toebehoorde, en door niemand geclaimd kon worden.




Samen thuis in Australié 29

uiteindelijk bepaalt. Bovendien zijn niet alle groepen in eenzelfde mate blootgesteld aan de
macht van de onderdrukking. De Aboriginals in het Noorden van Australié zijn relatief lang
met rust gelaten, terwijl de bevolking aan de Oostkust het als eerste moest ontgelden. De
gezamenlijke geschiedenis van de Aboriginals is louter gebaseerd op een gezamenlijk

verleden van kolonisatie, uitbuiting en vernedering. Fryer-Smith stelt in haar rapport:

‘Thus, in cultural terms, Aboriginality may be understood as having as much to do
with the social-cultural environment, one’s values and one’s experiences as much as

it does with biological descent.” (2002: 33)

Ik durf te stellen dat de meeste Aboriginals niet terug willen naar een veronderstelde
traditionele manier van leven, daar dit leven grotendeels onmogelijk is geworden in een
natie-staat als Australié. In de oorspronkelijke culturen werd kennis en wijsheid van
generatie op generatie doorgegeven. Dit continuiim is langzaamaan (kolonisatie, Stolen
Generation) versleten. Er bestond geen drukwerk of massaonderwijs en veel kennis en
vaardigheden zijn in de loop der jaren verloren gegaan. Het traditionele leven is de meeste
volledig onbekend. Cultuur is geen “ding” wat je van een groep af kunt pakken, om jaren
later weer terug te willen geven. Dit idee is niet alleen belachelijk, maar getuigt ook van een
enorm beperkte visie op cultuur waar mensen sterk tekort mee worden gedaan.

Hoe je het ook wendt of keert, zonder integratie blijven de Aboriginals afhankelijk
van de blanke Australiérs en de koers die de overheid met ze wilt varen. Wat zij nodig
hebben is een volwaardige plek in de samenleving waarin zij in vrijheid kunnen kiezen hoe
hun leven vorm te geven, gelijke kansen en respect krijgen en in staat zullen zijn om mee te
beslissen en te onderhandelen over politieke kwesties. Een politiek van louter self-
determination of dichotomisering zoals deze door Kymlicka geformuleerd zijn, zou dit mijns
inziens tegenwerken en in plaats hiervan moet self-determination als doel hebben integratie,

meedoen, meebeslissen en onderhandelen.




Samen thuis in Australié 30

Discussiepunten

Deze paper heeft niet als doel om een kant en klare oplossing voor de problematiek rondom
Aboriginals te leveren. Wel tracht ik het huidige beleid te evalueren en spanningen in kaart
te brengen.

We kunnen stellen dat de huidige leefomstandigheden van de Aboriginals
grotendeels te danken zijn aan het beleid van vorige regeringen en het feit dat zij 200 jaar
lang uitgesloten, vernederd en gediscrimineerd werden. Inmiddels lijkt het echter ook een
zinnige vraag of het huidige doen en laten, het “straatbeeld” van dronkenschap en geweld
en de wijze waarop Aboriginals in de media verschijnen, niet juist weer tot een bron van
vooroordelen verworden is.

Ik realiseer me dat de geschiedenis pikzwart is en voor een diepe kloof en een groot
emotioneel litteken gezorgd heeft. Daarbij kan ik stellen, daar ik zelf in Australié ben
geweest, dat remote ook echt remote betekent: afstanden zijn enorm zijn en wegen soms
ontoegankelijk. Mensen die in deze gebieden leven, leven afgezonderd van de bewoonde
wereld, veelal in primitievere leefomstandigheden dan de stedelingen, en dit maakt het
contact tot een uitdaging. Om de problemen echt op te kunnen lossen zal er mijns inziens
gewerkt moeten worden aan een goede infrastructuur en transport- en
communicatienetwerken.

Ik heb gepleit voor een politiek van gelijkheid en heb mijn vraagtekens gesteld bij een
politiek van verschil. Hoewel ik geloof dat een politiek van gelijkheid in Australié uiteindelijk
meer recht kan doen aan de beleving van een culturele of etnische identiteit (daar mensen
in goede leefomstandigheden voorzien zijn en vrij om te kiezen), realiseer ik me eveneens
dat dit tijd en moeite zal kosten. Het voeren van “zwarte” en “blanke” wetten, en het
toekennen van uitkeringen op basis van louter Aboriginal-status, is mijns inziens
contraproductief, maar als deze regeling morgenochtend afgeschaft zou worden zou dit
logischerwijs voor een enorme opschudding zorgen.

Het zou wederom een vorm van discriminatie zijn om een beleid te voeren waarbij er
geen onderscheid gemaakt zou worden tussen inheemse en niet-inheemse groepen. Hier ligt

mijns inziens dan ook een grote uitdaging. Immers, als we stellen dat de wet voor iedereen




Samen thuis in Australié 31

gelijk is en er geen onderscheid gemaakt wordt op basis van groepsidentiteiten, is het
logisch dat er voor een ieder een zelfde strafmaat bestaat. Echter komen Aboriginals uit een
zeer andere situatie (racisme'’, sociale uitsluiting), “cultuur” en sociaal-economische
achterstand. Zij zijn vaak weinig bekend zijn met de dominante Westerse cultuur en de
opvattingen die geldend zijn. Vanuit dit punt bekeken lijkt het lastig om in de praktijk met
één (straf)maat te meten. Ik heb op dit moment geen oplossing voor dit vraagstuk. Wat ik er
mee aan wil geven is dat er nog een lange weg te gaan is en dat het zeker geen gemakkelijke
weg zal blijken. Langzaamaan zal het trauma van de kolonisatie en de daaropvolgende jaren
moeten slijten en zal de geschiedenis een plekje moeten krijgen in het heden zonder verder
nog als uitgangspunt voor beleid te hoeven dienen. Uitgangspunt moet mijns inziens
verzoening zijn, één Australié, een volwaardige plaats voor de Aboriginals in de samenleving

waarin zij zelf kunnen bepalen of en hoe hun inheemse identiteit te vieren.

Conclusie

In deze paper heb ik aangetoond dat er een verschuiving geweest is van een
gelijkheidsdenken (middels universele burgerrechten: ieder is voor de wet gelijk) naar een
politiek van verschil. Inheemse volkeren over de gehele wereld kregen dit recht op verschil
na een koloniaal beleid waarin zij slachtoffer waren geworden van verjaging, uitbuiting,
vernedering en discriminatie. Met het recht op verschil konden zij aanspraak maken op
grond, een eigen wetgeving en in het leven geroepen instituties. Dit gold en geldt ook voor
de Aboriginals van Australié: na honderden jaren van uitsluiting en discriminatie vaart

Australié nu de koers van erkenning, respect en “eigen identiteit”. Dit trachten zij allereerst

" Hoewel onderzoeken en de opkomst bij Sorry dag aan lijken te tonen dat blank Australié zeer positief
tegenover Aboriginals is komen te staan, en een collectief schuld- en verantwoordelijkheidsgevoel niet
ontbreekt, weet ik uit eigen ervaring dat er nog veel vooroordelen en negatieve stereotypen bestaan.




Samen thuis in Australié 32

te verwezenlijken door een beleid waarmee de leefomstandigheden van de Aboriginals
verbeterd moeten worden, maar anderzijds ook door het toekennen van gedifferentieerde
groepsrechten, zoals landteruggave, speciale wetgeving en het geven van uitkeringen op
basis van een inheemse status en culturele identiteit.

Ik heb in deze paper getracht aan te tonen dat dit een goedbedoelde koers is, maar
dat zij geen recht doet aan het meervoudige karakter van identiteit en het relationele, fluide
begrip van cultuur en etniciteit. Cultuur is geen “ding” wat men af kan pakken en
tweehonderd jaar later teruggeeft. Bovendien bestaat dé Aboriginal en dé Aboriginalcultuur
niet. Allereerst omdat er honderden verschillende groepen, talen, religies en tradities
bestonden alvorens de Europese kolonisten aan wal kwamen (het was/is dus zeker geen
homogene groep), maar des te meer omdat mensen niet opgesloten kunnen worden in een
vermeende etnische identiteit. Het spreekt voor zich dat de verbeelding van dé Aboriginals
als dom, lui en onbeschaafd negatief uitpakt, maar evenzeer geldt dit voor de verbeelding
van dé Aboriginal als traditioneel en premodern (als ware zij noble savages). In plaats
hiervan moeten we uitgaan van de meervoudige identificaties die mensen vandaag de dag
hebben.

Ik heb beargumenteerd dat dit meervoudige, relationele karakter beter tot zijn recht
komt middels gelijkheidsdenken: integratie door zorg, onderwijs en werk. Via deze weg
belanden Aboriginals in gezonde leefomstandigheden en zullen zij beter in staat zijn om
zichzelf verder te ontplooien en zich te mobiliseren zonder hierbij afhankelijk te zijn van de
overheid. Mijns inziens kunnen zij hun culturen pas produceren en reproduceren wanneer zij
in deze fundamentele basisbehoeften zijn voorzien. Uiteindelijk is het belangrijk dat zij zelf
degene zijn die besluiten of en hoe hun culturele en etnische identiteit een plaats te geven in
hun leven, en niet de overheid. Dit zou mijns inziens essentialisme, stereotypering en
“opsluiting” teweeg kunnen brengen. Het is een taak van de overheid om toegang te
verschaffen tot goede huisvesting, zorg, onderwijs en werk en om hiermee bij te dragen aan
de zelfbeschikking van Aboriginals. Zelfbeschikking moet niet als doel hebben om een
premoderne leefwijze te bewaren, maar om mensen vrij te kunnen laten kiezen, bewegen,

onderhandelen en beslissen over zaken die hun leven aangaan.




Samen thuis in Australié 33

Ik realiseer me hoe zwart de geschiedenis van Australié met betrekking tot de inheemse
bevolking is. Het verdriet, de pijn en het diep ingesleten wantrouwen zijn niet snel en
gemakkelijk te verhelpen. Er zal rekening gehouden moeten worden met nog bestaande
angst, wantrouwen, vooroordelen en uitsluiting. Hoewel veel Aboriginals de vruchten
plukken van de mogelijkheden van hun burgerrechten, is er een grote groep die zich nog in
de marge van de samenleving beweegt en vrijwel onbekend is met de dominante cultuur en
manier van leven. Een politiek van louter gelijkheid zou voor deze groep voor grote
moeilijkheden en spanningen zorgen en dit besef ondersteunt het idee dat Australié nog een
lange weg te gaan heeft. Uiteindelijk geloof ik dat erkenning, verzoening en
gelijk(waardig)heid de enige kansen zijn die Australié heeft om haar burgers in harmonie en

gezondheid met elkaar samen te laten leven.

TS UPTO US




Samen thuis in Australié 34

Bijlage:

Volledige tekst van premier Kevin Rudd's toespraak van woensdag 13 februari 2008.*

"Today we honour the Indigenous peoples of this land, the oldest continuing cultures in

human history.

We reflect on their past mistreatment.

We reflect in particular on the mistreatment of those who were Stolen Generations - this

blemished chapter in our nation's history.

The time has now come for the nation to turn a new page in Australia's history by righting

the wrongs of the past and so moving forward with confidence to the future.

We apologise for the laws and policies of successive Parliaments and governments that have

inflicted profound grief, suffering and loss on these our fellow Australians.

We apologise especially for the removal of Aboriginal and Torres Strait Islander children

from their families, their communities and their country.

For the pain, suffering and hurt of these Stolen Generations, their descendants and for their

families left behind, we say sorry.

To the mothers and the fathers, the brothers and the sisters, for the breaking up of families

and communities, we say sorry.

¥ http://www.aph.gov.au/house/Rudd_Speech.pdf




Samen thuis in Australié 35

And for the indignity and degradation thus inflicted on a proud people and a proud culture,

we say sorry.

We the Parliament of Australia respectfully request that this apology be received in the spirit

in which it is offered as part of the healing of the nation.

For the future we take heart; resolving that this new page in the history of our great

continent can now be written.

We today take this first step by acknowledging the past and laying claim to a future that

embraces all Australians.

A future where this Parliament resolves that the injustices of the past must never, never

happen again.

A future where we harness the determination of all Australians, Indigenous and non-
Indigenous, to close the gap that lies between us in life expectancy, educational

achievement and economic opportunity.

A future where we embrace the possibility of new solutions to enduring problems where old

approaches have failed.

A future based on mutual respect, mutual resolve and mutual responsibility.

A future where all Australians, whatever their origins, are truly equal partners, with equal

opportunities and with an equal stake in shaping the next chapter in the history of this great

country, Australia." (Rudd)




Samen thuis in Australié 36

Geraadpleegde literatuur

Appadurai, A.
2002 Disjuncture and Difference in the Global Cultural Economy. In:

Blackwell Publishing, Malen, Ma (USA), pp. 46-64.

Australia 2020 Summit
2008 FINAL Report: Options for the future of indigenous Australia. pp. 223-252.

2008 The Future of Indigenous Australians

Borsboom, A.
1998 Knowing the Country: Mabo, Native Title and ‘Tradition’ Law in Aboriginal
Australia. In: Wassmann, J. Pacific Answers to Western Hegemony: Cultural Practices

of Identity Construction. Oxford: Berg Publishers

Bryson, B.
2000. Tegenvoeters. Een reis door Australié. Amstel: Uitgeverij Atlas

2003. A Short History of Nearly Everything. Londen: Transworld Publishers

Eriksen, T. H.

2002 Ethnicity and nationalism (2nd ed.). London: Pluto Press.

Espiritu, Y.L.
2003 Home Bound: American Lives Across Cultures, Communties, and Countries. California:

University of California Press




Samen thuis in Australié 37

Flood, J.
2006 The Original Australians: Story of the Aboriginal people. Crows Nest, N.S.W.
Allen & Unwin

Fryer-Smith, S.
2002 Aboriginal Benchbook for Western Australian courts. Australian

Institute of Judicial Administration Incorporated. Carlton Victoria

Galenkamp, M.
1998 Van ‘non-discriminatie’ naar ‘eigen identiteit’. Trends in het

multiculturalisme-debat. Beleid & Maatschappij, 1: 40-50.

Handler, R.
1994 s ‘identity’ a useful cross-cultural concept? In: Gillis, J.R. (ed.)
Commemorations. The Politics of National Identity. Princeton: Princeton University

Press.

Hunter, E.

1993 Power and prejudice in remote Australia. Cambridge University Press

Jenkins, R.
2002 Transnational Corporations? Perhaps. Global Identities? Probably not! In:
Hedetoft, U. & M. Hjort (eds.) The Postnational Self. Belonging and Identity.

Minneapolis: University of Minnesota Press.

Kowal, E.

2009 The Politics of the gap: Indigenous Australians, Liberal Multiculturalism, and
the End of the Self-Determination Era. In American Anthropologist 2008, vol 110,
Issue 3, pp 338-348




Samen thuis in Australié 38

Kymlicka, W.
1999 Theorizing Indigenous rights. In University of Toronto Law Journal 49,2,

pp. 281-93.

Neill, R.
2002 White out: how politics is killing black Australia. Crows Nest, N.S.W.
Allen & Unwin

Olwig, K. F.
2007 Caribbean Journeys: An ethnography of migration and home in three

family networks. Duke University Press

Sen, A.

2006 Identity and Violence: The illusion of Destiny. Londen: Penquin Books

Stacy, H.
1995 Indigenous Rights Discourse in Australia. In The journal of Human Justice,

Volume 6, number 2, Spring/Autumn

Taylor, C.
1992 Multiculturalism and the Politics of Recognition. Princeton: Princeton

University Press

Kulunga Research Network

2001 Western Australian Aboriginal Child Health Survey: Volume 1 t/m 4

WRR

2007 Identificatie met Nederland. Amsterdam: University Press




