
 

 

 

 

 

 

 

 

Een betoog voor verbetering van de leefomstandigheden, en erkenning van de 

culturele identiteiten van de Aboriginals, door middel van een beleid gericht op 

integratie, gelijk(waardig)heid en verzoening 

  

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

Pre-Master 2008/2009 

Multiculturalisme in vergelijkend perspectief 

Universiteit Utrecht 

 

Karin Koolen 

Studentnummer:  3326349 

E-mail:   karinkoolen@gmail.com 

Mobiel:   06-104 959 36 

 

Bachelor thesis pre-master (2008-2009 BLOK 4)  

mailto:karinkoolen@gmail.com
http://www.blackboard.uu.nl/bin/common/course.pl?course_id=_18169_1


Samen thuis in Australië  2 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Deze paper is vervaardigd ter afronding van de pre-master Culturele Antropologie: 

Multiculturalisme in vergelijkend perspectief 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Auteur:   Karin Koolen 

Studentnummer:  3326349 

E-mail:   karinkoolen@gmail.com 

Tel.:   06 104 959 36 

Docentbegeleider:  Mw. dr. Marie-Louise Glebbeek 

Instelling:   Universiteit Utrecht 

Faculteit Sociale Wetenschappen 

Culturele Antropologie: Multiculturalisme in vergelijkend perspectief 

Datum:   1 juli 2009 

mailto:karinkoolen@gmail.com


Samen thuis in Australië  3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

‘...we need to include Aboriginal people in our communities so that we can all learn from 

one another and develop a real awareness, understanding, appreciation and respect for 

the culture and history of Indigenous Australia...Its basis is the inclusion of the Indigenous 

peoples of Australia, not their exclusion. And that is healing for all of us.’ 

 

(Flora MacDonald1 2008) 

                                                           
1
 Flora MacDonald is van de ACT (Australian Capital Territory) Branch of Australians for Reconciliation. 



Samen thuis in Australië  4 

 

 

 

 

 

 

Inleiding 

 

 

 

De Aboriginals van Australië waren de eerste menselijke bewoners van het continent. 

Volgens archeologen, geologen en antropologen leefden zij gedurende minstens 

zestigduizend jaar in harmonie met de natuur (Bryson 2003: 566) en bleven de verschillende 

Aboriginalculturen tot de komst van de Europese kolonisten in 1788 vrijwel onveranderd 

(Flood 2006: 26). Met de komst van de kolonisten is er veel veranderd voor de inheemse 

bevolking van Australië. Meer dan tweehonderd jaar lang werd de inheemse bevolking 

verjaagd, vernederd en gediscrimineerd en uiteindelijk onderworpen aan een 

assimilatiebeleid waarmee zij in de marge van de westerse samenleving belandden.  

Inmiddels vaart Australië een heel andere koers. De huidige progressieve premier 

Kevin Rudd bood op 13 februari 2008 publiekelijk zijn excuses aan alle Aboriginals die 

slachtoffer waren geworden van het beleid van vorige regeringen2 en het huidige beleid richt 

zich op de erkenning van de inheemse status en culturele identiteit van de Aboriginals. Dit 

beleid gaat gepaard met het toekennen van gedifferentieerde groepsrechten voor 

Aboriginals en het teruggeven van enkele stukken afgenomen land. Daarbij wordt er gewerkt 

aan de integratie van de Aboriginals in de Australische samenleving om het verschil in 

levensstandaard en sociaal-economische mobiliteit tussen de blanke en de inheemse 

groepen te verkleinen.  

Ondanks deze positieve verschuiving bestaan er vandaag de dag nog veel problemen 

en spanningen in de Australische maatschappij. Veel Aboriginals leven in de marge van de 

samenleving. Gemiddeld sterven zij 17 jaar eerder dan niet-Aboriginals en op dit moment is 

                                                           
2
 De toespraak van Kevin Rudd is toegevoegd als bijlage.  



Samen thuis in Australië  5 

 

 

 

er volgens de statistieken geen reden om aan te nemen dat dit in de nabije toekomst zal 

verbeteren (Australia 2020 Summit 2008: 3). Ziekte, zelfmoord, alcoholisme, werkloosheid, 

kindermisbruik en criminaliteit zijn hedendaagse problemen en komen veel vaker voor bij 

Aboriginals dan bij niet-Aboriginals. Veel inheemse kinderen gaan niet naar school en dat 

terwijl Australië één van de rijkste landen ter wereld is.  

Bovendien blijkt uit onderzoek (Australia 2020 Summit 2008), maar ook uit de 

dagelijkse realiteit en middels de media, dat veel blanke Australiërs een negatief beeld 

hebben van de Aboriginals. Vooroordelen (“lui”, “dom”, “gewelddadig”), discriminatie en 

sociale uitsluiting zijn hiermee aan de orde van de dag, evenals een diep ingesleten 

wederzijds wantrouwen. Uit onderzoek (Ibid) van de Australische overheid blijkt dat veel 

blanke Australiërs de problemen omtrent de sociale problematiek rondom de Aboriginals 

louter bij de Aboriginals zelf neerleggen en van mening zijn dat blank Australië geen 

verantwoordelijkheid draagt voor de omstandigheden waarin zij verkeren. ‘Deeper 

understanding is required’ (Ibid 2008: 7), luidt één van de conclusies uit het rapport The 

Future Of Indigenous Australia. 

Daar ik zelf een jaar in Australië heb doorgebracht en de problematiek rondom de 

Aboriginals mij bijzonder aangreep en tot nadenken stemde, besloot ik mijn paper over deze 

situatie te schrijven. Ik wil betogen dat Australië een weliswaar goedbedoeld beleid voert 

ten aanzien van haar inheemse bevolking, maar dat dit beleid de nodige spanningen kent. 

Allereerst lopen een politiek van gelijkheid (universele burgerrechten) en een politiek van 

verschil (particularistische, gedifferentieerde groepsrechten) door elkaar heen en mijns 

inziens uit dit zich in problemen die direct terug te koppelen zijn naar de hachelijke positie 

waarin natie-staten zich vandaag de dag bevinden. Deze hachelijke positie laat zichzelf het 

beste omschrijven in de vorm van de paradox tussen enerzijds het streven (de ideologie) van 

de natie-staat naar een heterogene, monoculturele eenheid en anderzijds de etnische, 

religieuze en culturele verscheidenheid waar natie-staten vandaag de dag mee te maken 

hebben. In het huidige tijdperk van mondialisering, migratie en toenemende mobiliteit 

(transport- en communicatietechnologie) zal deze verscheidenheid alleen maar toenemen 

en hiermee is de multiculturele samenleving een feit. Hoewel ik begrijp waar de behoefte 

aan en toekenning van groepsrechten vandaan komt, ben ik ervan overtuigd dat een beleid 



Samen thuis in Australië  6 

 

 

 

louter gericht op onrecht uit het verleden3 uiteindelijk onvoldoende fundament zal leveren, 

daar het zich richt op wat geweest is, in plaats van op de toekomst. Ik pleit dan ook voor een 

politiek van gelijkheid, één Australië, waarin een ieder voor de wet gelijk is en dezelfde 

rechten en plichten heeft, maar waar ruimte is voor de erkenning, het behoud en de 

beleving van een eigen identiteit. Om deze reden ben ik geen voorstander van het 

toekennen van gedifferentieerde groepsrechten en het teruggeven van land, maar verwacht 

ik dat integratie binnen de Australische samenleving meer recht zal doen aan de 

identiteitsbeleving en de agency van de Aboriginals, daar zij op deze manier in de 

gelegenheid worden gesteld om zichzelf te definiëren en hun levensweg vrij te kunnen 

kiezen. Gedurende deze paper zal ik deze stelling verder toelichten en onderbouwen. 

De huidige focus op ‘de’ Aboriginal is mijns inziens te simplistisch en doet weinig 

recht aan het meervoudige karakter van etniciteit, cultuur en identiteit. Ik stel dan ook dat 

dé Aboriginal niet bestaat, maar door een politiek van verschil wel vanuit een zodanig 

essentialistisch perspectief wordt benaderd. Dit perspectief biedt geen fundament voor de 

toekomst en zal uiteindelijk tot een grotere dichotomie leiden.  

 

Opbouw paper 

 

In het eerstvolgende hoofdstuk neem ik een plaats in binnen het wetenschappelijk debat 

omtrent multiculturalisme, identiteit en inheemse groeperingen. Ik zal betogen dat er zich 

een verschuiving heeft voorgedaan van een essentialistische benadering naar een 

constructivistische benadering waarbij plaats is gekomen voor het meervoudige karakter van 

identificaties. Mijn aandacht zal hier in het bijzonder uitgaan naar de politiek van erkenning 

zoals geschetst door Charles Taylor (1992) en Will Kymlicka (1999), maar eveneens hoop ik 

aan te tonen dat het gevaarlijk is om individuen en groepen te reduceren tot hun etniciteit 

en/of veronderstelde culturele identiteit. In het hoofdstuk wat hierop volgt geef ik een 

overzicht van het verleden en het heden van de Aboriginals in Australië. Ten slotte zal ik het 

huidige beleid evalueren en beargumenteren wat mijns inziens verbeterd kan worden.

                                                           
3
 In deze paper zal ik verder spreken over “sorry”-beleid. 



Samen thuis in Australië  7 

 

 

 

 

 

 

Dynamische definities en veranderlijke visies: aan tafel voor een 

plaatsbepaling binnen het multiculturalisme-debat 

 

 

 

Alvorens mijn stelling toe te lichten en te beargumenteren, wil ik hier een theoretisch kader 

uiteenzetten welke als ondersteuning dient voor mijn verdere argumentatie.  

 

Van gelijkheidsdenken naar een politiek van verschil 

 

Decennia lang waren traditionele liberale idealen als gelijkheid en non-discriminatie het 

leitmotiv in het multiculturalisme-debat. Deze ideeën vormden de norm om 

minderheidsgroepen recht te doen en sociaal-economische achterstandsposities op te 

heffen (Galenkamp 1998: 41). Een louter gelijkheidsdenken houdt echter geen rekening met 

verschillen tussen mensen en groepen. Vanuit dit principe zijn mensenrechten voor iedereen 

geldig, ongeacht sekse, etnische of religieuze achtergrond. Om een zo rechtvaardig mogelijk 

beleid te voeren, dienen dit soort specifieke kenmerken als het ware tussen haakjes te 

worden gezet. Het spreekt voor zich dat een dergelijk gelijkheidsdenken tot een zekere vorm 

van uniforming en standaardisering leidt en hiermee tot het verlies van de eigen identiteit 

van minderheidsgroepen. Immers, de dominante cultuur en ideologie vormen het 

uitgangspunt. Als gevolg hiervan dreigen minderheidsgroepen in het keurslijf van de 

heersende ideologie te worden geperst, met alle gevaren van verplichte assimilatie van dien. 

Gelijkheid is inmiddels passé, stelt Galenkamp (1998: 42). De nieuwe toverwoorden zijn 

verschil en de eigen identiteit. Het streven is het behouden van groepsidentiteiten in de 

publieke sfeer.  

Charles Taylor lijkt in zijn beroemde essay Politics of Recognition (1992) in eerste 

instantie ook geen rekening te houden met verschillen tussen groepsidentiteiten, maar pleit 



Samen thuis in Australië  8 

 

 

 

voor een politiek van erkenning. Taylor stelt dat identiteit geconstrueerd wordt in een 

gemeenschap en dialogisch van aard is. De stelling luidt dat onze identiteit deels wordt 

gevormd door het geven of onthouden van erkenning en zo kan een groep mensen 

wezenlijke schade oplopen als de sociale omgeving hun een beperkend, vernederend of 

verachtelijk beeld van henzelf voorhouden. Het onthouden van erkenning of het geven van 

negatieve erkenning kan een vorm van onderdrukking zijn en iemand gevangen houden in 

een verkeerde, misvormde en beperkte wijze van zijn. Volgens Taylor (1992: 43) kan een 

dergelijke miskenning beschouwd worden als een vorm van onderdrukking en een schending 

van een moreel fundamenteel (mensen)recht.  

Ik sluit mij voor deze essay aan bij dit gedachtegoed. Met deze benadering hebben 

we echter nog geen recht gedaan aan de verschillen tussen groepsidentiteiten. Volgens 

Taylor (1992) komt de politiek van erkenning dan ook beter tot zijn recht in een politiek van 

verschil. Hierin wordt de unieke identiteit van een individu of groep erkend, en hiermee hun 

verschil met anderen. Deze unieke groepsidentiteiten moeten niet alleen worden erkend, 

maar ook gekoesterd en als basis genomen voor een gedifferentieerde behandeling. Taylor 

stelt dat alleen door het erkennen van een distant society of cultuur, een cultuur kan 

overleven. In deze visie staat hij niet alleen: onder meer Will Kymlicka (1995, 1999) pleit 

eveneens voor een politiek van verschil.  

Volgens communitaristische denkers als Taylor en Kymlicka is een politiek van 

erkenning van groepsidentiteiten opzichzelfstaand een lege huls. Zij krijgt pas concreet 

gestalte via de toekenning van collectieve rechten: rechten toebehorend aan groepen als 

zodanig ter bescherming van specifieke groepskenmerken. Slechts door toekenning van 

collectieve rechten kunnen kwetsbare groepsidentiteiten worden beschermd, aldus Taylor 

(1992). Kymlicka (1999: 282) sluit zich hierbij aan, maar maakt een onderscheid tussen 

nationale minderheden (die vanouds op een bepaald grondgebied wonen en zijn 

opgenomen in of onderworpen aan een bepaalde staat) en etnische minderheden. Kymlicka 

stelt dat nationale minderheden recht hebben op verschil (culturele, territoriale autonomie) 

waar etnische (migranten) minderheden dit niet hebben en aanspraak moeten maken op het 

gelijkheidsrecht. Het spreekt voor zich dat inheemse groepen volgens de verdeling van 

Kymlicka onder de eerste noemer vallen. Inheemse groepen, of nationale minderheden in 



Samen thuis in Australië  9 

 

 

 

het algemeen, hebben niet bewust gekozen voor lidmaatschap van de grotere staat waarvan 

zij deel uit zijn gaan maken, maar hebben onvoldoende weerstand kunnen bieden tegen de 

overheersende autoriteiten. Op deze basis mogen zij volgens Kymlicka aanspraak maken op 

poly-etnische rechten, representatie-rechten (zoals gereserveerde zetels in het parlement) 

en op een bepaalde mate van zelfbestuur. Dit heeft als doel de eigen taal en leefwijze te 

beschermen (Kymlicka 1999). Men zou zich nu natuurlijk af kunnen vragen of de 

verschillende etnische minderheidsgroepen wel allen vrijwillig gekozen hebben voor 

incorporatie in een natie-staat. Ook kunnen er vraagtekens gezet worden bij het idee om de 

verschillende minderheidsgroepen als zodanig uit elkaar te trekken. Hier kom ik later op 

terug. 

 

De problemen van de natie-staat 

 

Op dit punt dringen de eerste paradoxen zich aan ons op. Dit zijn paradoxen van het type 

welke gemakkelijk breder getrokken kunnen worden naar de hachelijke positie waarin natie-

staten zich vandaag de dag bevinden. Van oudsher claimt de natie-staat een nationale, 

monoculturele eenheid te zijn, maar in de praktijk hebben zij vaak te maken met een ruime 

etnische, religieuze en culturele verscheidenheid. Hierdoor ontstaat er een spanning tussen 

het universalistische idee van gelijkwaardig en particularistische opvattingen ten opzichte 

van diversiteit (Eriksen 2002: 146). Etnische groepen hebben het recht om verschillend te 

zijn, tegenover het recht om gelijk behandeld te worden binnen een natie-staat (Ibid: 144). 

Bhikhu Parekh (2000) deed een voorstel om het liberale individualisme te verenigen met de 

hedendaagse behoefte aan erkenning van culturele verscheidenheid: ‘the right of the 

individual to belong to a culturally defined (ethnic, religious or otherwise) community and his 

or her right to opt out.’ (geciteerd in Eriksen 2002: 148). De vraag is echter of dit zo simpel 

ligt. 

Galenkamp (1998: 42) stelt dat er bij elke identiteitenpolitiek altijd één visie op de 

werkelijkheid ten grondslag ligt en deze is ook te vinden in de zogenoemde politiek van 

verschil. De wereld wordt namelijk voorgesteld alsof er verschillende culturele groepen 

keurig afgebakend naast elkaar leven, elk met hun eigen identiteit. De antropoloog Baumann 



Samen thuis in Australië  10 

 

 

 

(1999) bekritiseert Taylors benadering om deze reden, omdat het volgens hem veelal 

essentialisme en zelfs uitsluiting in de hand werkt. Want wie bepaalt welke identiteit en 

culturele waarden wel en niet worden erkend? Erkenning vereist hiermee benoeming en 

impliceert daardoor een zekere reïficatie of stereotypering van hele groepen.  

 

Verschuivingen cultuur- en identiteitsbegrip 

 

Door de jaren heen heeft zich binnen de antropologie een verschuiving voorgedaan waarbij 

het essentialisme, ook wel primordialisme, plaats gemaakt heeft voor het 

constructivistische. Vanuit de essentialistische opvatting werden culturen beschouwd als 

natuurlijk, onveranderlijk en intern homogeen. Cultuur was hier feitelijk een “ding”. Met de 

opkomst van het postmodernisme werd deze essentialistische visie verworpen en maakte 

plaats voor een opvatting waarbij cultuur als veranderlijk beschouwd werd en als iets wat 

groepen mensen zelf construeren. Vandaag de dag houden wij er een constructivistische 

opvatting van cultuur en culturele identiteiten op na en de antropologie richt zich in haar 

onderzoeken op de constructie van identiteiten. Richard Handler (1994) sluit hierop aan 

door te stellen dat identiteiten, evenals naties, culturen, etnische groepen en tradities, niet 

begrensd en onveranderlijk zijn, maar juist geconstrueerd en onderhandelbaar. Cultuur en 

culturele identiteiten veranderen naarmate de culturele context verandert. Groepen zijn 

hiermee dus geen begrensde objecten, maar symbolische processen welke opkomen en 

oplossen in bepaalde contexten. Groepen hebben geen essentiële identiteiten en er bestaat 

geen “wie zij zijn” voor welke groep dan ook, want “wie zijn zijn” is een communicatief 

proces welke veel verschillende ideeën en opvattingen omvat (Handler 1994: 27-30). 

Hiermee haakt Handler in op het relationele, situationele model van Frederic Barth (1969). 

Barth stelt dat etniciteit niet zozeer gaat over de culturele kenmerken van een groep, maar 

juist over het proces van grenzen trekken en over de instandhouding van deze grenzen 

welke een groep onderscheidt van andere etnische groepen. Richard Jenkins (2004) stelt dat 

er hierbij gekeken moet worden naar zowel de interne zelfidentificatie als ook externe 

definities van het zelf door anderen. Op deze wijze wordt de rol van macht en institutionele 

overheersing in de identiteitsvorming in beeld gebracht. 



Samen thuis in Australië  11 

 

 

 

De Indiaas econoom Amartya Sen (2006) ontkent dat mensen een dominante 

gemeenschappelijke identiteit hebben. Mensen zijn niet lid van één bepaalde groep en 

hebben niet één specifieke en vastomlijnde identiteit, zo luidt het argument van Sen. Een 

mens behoort in de werkelijkheid tot diverse groepen en al deze verschillende groepen 

bepalen voortdurend de diverse aspecten van onze complexe identiteit. Sen bekritiseert 

hiermee Taylor en Kymlicka, daar deze communitaristische denkers het lidmaatschap van 

een gemeenschap als een soort expansie van het eigen zelf beschouwen. Het lidmaatschap 

van een groep kan belangrijk zijn, aldus Sen, maar nog belangrijker is het recht van elke 

mens om zelf zijn identiteit te kunnen bepalen.  

 

Recht op zelfbeschikking?  

 

Met de sterke nadruk op het recht van culturele en territoriale autonomie en het recht op 

zelfbeschikking voor inheemse groepen, begeven we ons mijns inziens op glad ijs. We 

kunnen inmiddels stellen dat een dergelijke politiek van verschil weliswaar goedbedoeld is, 

maar altijd in meer of mindere mate een essentialistisch cultuurbegrip vereist. Hierdoor 

lopen individuen en groepen niet alleen het risico opgesloten te worden binnen een 

bepaalde stereotype opvatting van “hun cultuur”, maar eveneens worden culturen 

geromantiseerd en ontstaat het wat naïeve idee van noble savages. Nu het antropologisch 

debat een punt van overeenstemming heeft bereikt over het fluïde, relationele, 

veranderlijke en heterogene karakter van cultuur en culturele identiteiten, zou het raar zijn 

als we blijven denken in termen van dé inheemse cultuur, dé Aboriginals, alsof deze cultuur 

in het verleden een vaststaand en natuurlijk gegeven was. Handler (1994: 30) slaat de spijker 

op zijn kop: ‘restoring or recapturing a lost identity, as if a definitive collective identity 

existed in the past and can be recovered through correct historical scholarship and political 

action.’ 

James Anaya (1996, geciteerd in Kymlicka 1999: 290) stelt mijns inziens geheel 

terecht dat zelfbeschikking voor inheemse groepen niet tot doel moet hebben om een pre-

moderne levenswijze te bewaren, daar dit zou impliceren dat mensen hun recht op 

zelfbeschikking verliezen zodra zij participeren in de moderne samenleving. Volgens Anaya 



Samen thuis in Australië  12 

 

 

 

bewegen inheemse groepen zich sowieso al binnen de grotere sociale en culturele 

structuren van de staat. Wat zij nodig hebben is een vorm van zelfbeschikking welke hen in 

staat stelt te onderhandelen met de grotere samenleving. Anaya neemt een standpunt van 

interactionisme in: ‘The whole point of self-determination is not to preserve cultural isolation 

or a static way of life, but to ensure fair terms of interaction and to enable indigenous people 

to decide for themselves when and how to borrow from other cultures.’ (geciteerd in 

Kymlicka 1999: 287)  

Mijns inziens kan culturele integriteit überhaupt nooit helemaal behouden worden 

middels een politiek van zelfbeschikking, daar het moet corresponderen met de dominante 

normen en waarden en binnen het discours van de universele rechten van de mens. Hier 

hebben we te maken met bovengenoemde paradox tussen gelijkwaardigheid en 

universalisme vs. verscheidenheid en particularisme. Dit punt wordt geïllustreerd door de 

Australische antropologe Emma Kowal (2008). Zij voorspelt de mogelijke val van het tijdperk 

van zelfbeschikking: 

 

‘Reconciling the innate difference of Indigenous people with the universalism of the 

liberal state will always be a provisional, ambiguous, and uncertain process. The 

universalism inherent to the liberal state is resistant to any deviation from what is 

considered to be “the good life”. In turn, Indigenous people refuse to obey the 

division of their lifeworlds into sanitized, allowable difference, on the one hand, and 

unsanitized elements that they must be liberated from, on the other hand. Recent 

political developments have meant that the constant threat of incommensurability, 

once managed by remediable difference, is no longer held in check’. (Kowal 2008: 

344) 

 

Bovenstaand citaat gaat mijns inziens uit van een essentialistisch cultuurbegrip, daar Kowal 

het heeft over innate difference en het voeren van een dialoog in haar artikel niet aan de 

orde stelt. Echter geeft zij wel aan hoe problematisch een politiek van verschil en een 

politiek van zelfbeschikking in de praktijk kunnen zijn.  



Samen thuis in Australië  13 

 

 

 

Ter afsluiting van dit theoretisch kader wil ik stellen dat erkenning van de gelijkwaardigheid 

van ieder mens, zoals Taylor dit formuleert, een pré is. Echter doen we mensen en groepen 

tekort door hen “op te sluiten” in een essentialistisch cultuurbegrip en moeten we des te 

meer uitgaan van het meervoudige, relationele karakter van identiteit.  

 
 
 

Van verleden tot heden: de geschiedenis en huidige leefsituatie van 
de Aboriginals in Australië 
 

 

 

Hoe het allemaal begon  

 

De Aboriginals van Australië hebben de oudste, nog levende cultuur4 op aarde. 

Wetenschappers zijn het er over eens dat zij minstens zestigduizend jaar geleden vanuit 

Zuidoost-Azië naar Australië zijn komen varen. Sommige wetenschappers geloven zelfs dat 

dit honderdduizend jaar geleden gebeurd moet zijn. Op dat moment lag het zeeniveau 

echter lager dan nu, wat de oversteek aanzienlijk vergemakkelijkt moet hebben (Bryson 

2003: 566; Flood 2006: 26). Veel Aboriginals geloven echter niet dat zij van Zuidoost-Azië 

afkomstig zijn. Zij geloven in een voorouderlijke scheppingstijd: The Dreaming5. Dit is de 

mythologische tijd waarin, volgens de legenden, de voorvaderen van de Aboriginals over de 

gehele wereld de landschappen vormden zoals we deze nu kennen. Toen de voorouders de 

landschappen eenmaal gecreëerd hadden, veranderden zij in bomen, sterren, rotsen, 

waterpoelen en andere objecten. Deze objecten vormen nu de heilige plaatsen van de 

Aboriginal culturen. Omdat de voorouders niet verdwenen na de Dreaming, maar 

overbleven in deze heilige plaatsen, is de Dreaming nooit beëindigbaar en verbindt zij het 

verleden en het heden en de mensen en het land (Flood 2006: 24). 

                                                           
4
 Hierbij ga ik niet uit van een essentialistische visie op cultuur, maar doel ik op het feit dat veel van de 

oorspronkelijke tradities en mythen een eigen plek in de hedendaagse samenleving gevonden hebben. 

5
 http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous/dreamtime (website van de Australische 

overheid) 

http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous/dreamtime


Samen thuis in Australië  14 

 

 

 

Gedurende minstens zestigduizend jaar leefden de Aboriginals in harmonie met de natuur. 

Dankzij hun uitzonderlijke kennis van de natuur wisten zij zelfs in ruwe, droge gebieden te 

overleven. De aboriginals hadden een groot respect voor de natuur. Het motto luidde: wij 

bezitten geen land, het land bezit ons. Om het ecosysteem nergens uit te putten, trokken 

Aboriginals door een bepaalde streek als nomaden. Al wat zij nodig hadden haalden zij uit de 

natuur en zij hebben nooit getracht om een beschaving, zoals wij deze kennen, op te 

bouwen. Het principe van ‘bezit’ kenden zij evenmin: het land met al zijn rijkdom was 

bedoeld voor iedereen (Flood 2006: 133).  

Voor de komst van de Europeanen leefden er vermoedelijk tussen de 

driehonderdduizend en 750.000 Aboriginals in Australië. Zij waren verdeeld over ongeveer 

zeshonderd stammen. Elke stam kende een eigen woongebied en leefde volgens eigen 

gewoonten en tradities. Er zijn minstens driehonderd verschillende talen getraceerd welke 

onderling sterk van elkaar verschillen6. De Aboriginals vorm(d)en dus zeker geen homogene 

groep en zij kennen eveneens geen gezamenlijke afkomst, daar zij vanuit verschillende 

volken vanuit Zuidoost-Azië naar Australië zijn gekomen. Wel was er sprake van contact 

tussen de verschillende stammen, vaak gebeurde dit door middel van huwelijken en 

ceremonieën (Flood 2006: 47). De Aboriginals beschouwen zichzelf wel als één volk, ras of 

groep. Hier zal ik later op terugkomen. 

 

De komst van de Europeaanse kolonisten 

 

Met de komst van de Europeaanse kolonisten in 1788 veranderde er veel voor de 

Aboriginals. De kolonisten noemde het land Terra Nullius. Met dit principe gaven zij te 

kennen dat het land onbewoond zou zijn en dus rechtmatig geclaimd mocht worden. Het 

Terra Nullius-principe werd vastgelegd in een wet waarin gesteld werd dat Australië 

aanvankelijk ongebruikt was en niemand toebehoorde (Borsboom 1998: 380). De Aboriginals 

werden wel gesignaleerd, maar in de beleving van de kolonisten “trokken zij maar wat 

rond”, kenden zij geen enkele vorm van beschaving en hadden dus ook geen recht op grond. 

Australië is het enige land ter wereld waar geen verdragen werden gesloten tussen de 

                                                           
6
 http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous (website van de Australische overheid) 

http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous


Samen thuis in Australië  15 

 

 

 

koloniale machten en de oorspronkelijke bevolking. De Aboriginals werden lange tijd zelfs 

niet gezien als mensen, maar zij werden beschouwd als onderdeel van de flora en fauna en 

werden ook via dezelfde wet behandeld (Flood 2006: 18-19). 

De situatie van de Aboriginals onder het koloniale regime verslechterde enorm. De 

kolonisten beschouwden de Aboriginals als een “natuurlijk” risico en bovendien een sterke 

concurrent op het gebied van de jacht. Aboriginals werden verjaagd, mishandeld, uitgebuit, 

vernederd en vermoord. De Aboriginals waren niet opgewassen tegen de moderne wapens 

die hun vijanden meebrachten en zij werden steeds verder verdreven naar het binnenland, 

waar de grond droog, onvruchtbaar en ontoegankelijk was. Zij stierven door ziektes, vooral 

griep en tyfus, die de kolonisten mee naar Australië namen, maar ook door honger en 

moord. (Bryson 2000: 242)  

De voor de Aboriginals meest belangrijke en heilige gebieden werden in een rap 

tempo vernietigd of van hen afgenomen. Zij kregen gebieden toegewezen waar ze mochten 

wonen - veelal gebieden waar de kolonisten zelf niets mee wilden of konden -, maar ten 

tijde van de Gold Rush (1851-1954) werden deze gebieden weer ingenomen, waarna de 

Aboriginals naar nog ruigere gebieden verdreven werden. Dit stuitte op verzet en uiteindelijk 

werd besloten om de Aboriginals, onder streng toezicht, in reservaten te laten wonen 

(Hunter 1993: 36-46).  

De Aboriginal Act in 1918 maakte het mogelijk om de vrijheden van Aboriginals te 

beperken en hen te dwingen om te leven volgens de Westerse maatstaven. Het doel hiervan 

was assimilatie. De Stolen Generation werd het slachtoffer van deze assimilatiepolitiek. Tot 

in de jaren zestig van de twintigste eeuw hadden Aboriginalouders in de meeste Australische 

staten geen juridisch voogdijschap over hun eigen kinderen. De overheid kreeg de 

bevoegdheid om halfbloedkinderen op elk moment, en om welke reden dan ook, bij hun 

ouders weg te halen en in tehuizen te stoppen of bij blanke gastgezinnen onder te brengen. 

Het contact tussen ouders en kinderen werd radicaal verbroken en er werd alles aan gedaan 

om de kinderen los te maken van hun veronderstelde roots. Gedurende deze periode dacht 

de Australische overheid er goed aan te doen om halfbloed kinderen blank op te voeden, 

hen uit de armoede en achterstand te tillen en ze te laten wennen aan het leven in de 



Samen thuis in Australië  16 

 

 

 

blanke maatschappij. Men ging er van uit dat dit geen problemen op zou leveren, daar de 

Aboriginals immuun waren voor menselijke emoties (Bryson 2000: 336).  

Het is mijns inziens belangrijk om te beseffen dat een groot deel van de Aboriginals 

nog (in)direct verbonden is met de Stolen Generation en dat het trauma van deze 

gebeurtenissen nog springlevend is. De documentaire Sorry Proof Country7 uit 2003 laat een 

aantal slachtoffers aan het woord. De gestolen kinderen werden verteld dat hun ouders 

overleden waren of hen hadden afgestaan. Na deze traumatische ontvoeringen en het 

gevoel van verlatenheid, eenzaamheid en verdriet wat hierop volgde, kwamen de kinderen 

vaak in situaties terecht waarin ze vernederd, misbruikt en/of mishandeld werden. Zij 

werden alsnog als een minderwaardig ras beschouwd. Veel Aboriginals ervaren vandaag de 

dag nog het gevoel hun roots verloren te zijn en vervreemd te zijn van een cultuur welke 

geacht wordt hen eigen te zijn. 

 

Verbeelding als bron van in- en uitsluiting 

 

Op dit punt aanbeland wil ik kort ingaan op de verbeelding. Tot zover hebben we gezien dat 

de Aboriginals beschouwd (verbeeld) werden als niet-menselijk, “wild” en “onbeschaafd” en 

dat deze verbeelding grond gaf voor een onmenselijke behandeling. Door de Aboriginals te 

verbeelden als inferieur aan de superieure blanken, kon er rechtmatig over hen heen 

gewalst worden. Het beeld dat de blanken van de Aboriginals creëerden was feitelijk een 

sociaal-culturele constructie die niets te maken had met de werkelijkheid zoals de 

Aboriginals hem beschouwden en evenmin met het beeld dat de Aboriginals van zichzelf 

hadden. Dat verbeelding aan kan zetten toch feitelijk handelen is echter een feit. De 

verbeelding is tot een georganiseerd domein van sociale handelingen verworden, zo stelt de 

antropoloog Arjun Appadurai (1990). In en met verbeelding wordt gewerkt, gehandeld en 

onderhandeld (Ibid), zoals later in dit verslag zal blijken.  

In haar studie naar Filippijnen in Amerika laat Espiritu (2003) zien hoe de Filippijnen 

het slachtoffer werden van de beelden en sociaal-culturele constructies van anderen, in dit 

geval de Amerikanen, betreffende hen. Zij werden afgeschilderd als ‘less than human, 

                                                           
7
 http://www.youtube.com/watch?v=hp5w1Zp0-vQ&feature=channel 



Samen thuis in Australië  17 

 

 

 

savages, rapist, uncivilized beings, dogs and monkeys, incapable of self-rule.’ (Ibid 2003: 51) 

Stereotype beelden beperken mensen niet alleen in hun vrijheid, maar zij kunnen tevens als 

bron dienen voor de rechtvaardiging van uitbuiting, vernedering en uitsluiting. Zoals Espiritu 

(2003: 6) stelt: ‘With “civilization” constructed as implicitly white, nation-states such as the 

Philippines continue to be subordinated and defined as racially different and hence inferior 

and without history or culture.’  

Dit is mijns inziens ook wat er gebeurd is ten tijde van de kolonisatie van Australië. De 

Aboriginals bouwden geen onderkomens, bewerkten het land niet, hadden geen vee en 

kenden geen beschaving zoals de Westerse wereld deze kende. Men besloot dat ze op basis 

van deze “onderontwikkeldheid” geen rechten en respect zouden verdienen. We kunnen 

stellen dat beeldvormingsprocessen opzichzelfstaand geen bron van onderdrukking hoeven 

te zijn. Het gaat eerder om de vraag welke beelden tot realiteit zullen verworden, ofwel: wie 

heeft de macht om zijn beelden te laten gelden? Michel Foucault (1971) spreekt in dit 

verband over articulatiemacht. Wie articulatiemacht heeft, kan zijn versie van de 

werkelijkheid als de geldende ‘waarheid’ presenteren. Articulatiemacht is definiëringsmacht, 

de autoriteit om waarheid te ‘scheppen’, te bepalen wat wat is en wie wie is. Discoursen zijn 

inzet van macht: zij kunnen onderdrukkend of bevrijdend worden gebruikt. Ze kunnen 

groepen mensen marginaliseren, maar hen ook in de gelegenheid stellen om hun vrijheid te 

vergroten.  

Macht- en beeldvormingsprocessen zijn lange tijd leidend geweest, en zijn dit in 

zekere mate nog steeds, bij het ‘maken’ van de Aboriginals. Echter zijn de Aboriginals ook in 

staat gebleken om deze discoursen uit te dagen, ter discussie te stellen en om hiermee 

rechten voor zichzelf op te eisen. Kortom; zij zijn in staat geweest op hun eigen 

articulatiemacht te vergroten.  

 

Verbetering? 

 

Tot 1939 geloofde de Australische overheid dat het ‘probleem’ zichzelf op zou lossen en dat 

de Aboriginals zich uiteindelijk wel aan zouden passen. Pas na de Tweede Wereldoorlog 

groeide er een besef bij blank Australië dat het stelen van kinderen wellicht een slecht 



Samen thuis in Australië  18 

 

 

 

initiatief geweest was8. Hoewel ontvoeringen doorgingen tot de jaren zeventig, werd het 

principe na de Tweede Wereldoorlog uit de wet geschrapt met het ontstaan van de 

Universele verklaring voor de rechten van de mens (10 december 1948). Het idee van 

assimilatie bleef echter wel bestaan. Er werden nederzettingen gebouwd waar Aboriginals 

woonden en onderwijs kregen en een speciale wet regelde werk, lonen en zelfs huwelijken 

voor hen. Deze nederzettingen werden geleid door blanke toezichthouders en de Aboriginals 

hadden weinig tot geen zeggenschap over hun eigen leven (Neill 2002: 50-55).  

Rond 1960 ontstaat een besef bij blank Australië dat Aboriginals als 

tweederangsburgers werden beschouwd en behandeld (Neill 2002: 1). Alle pogingen tot 

inburgering hadden weinig succes geboekt: de Aboriginals leefden in erbarmelijke 

omstandigheden en zij hielden bovendien standvastig vast aan oude gewoonten en tradities. 

Veel Aboriginals trokken zich terug in de bush. Er waren ook Aboriginals die zichzelf hadden 

weten te mobiliseren en inzicht hadden verkregen in de politieke machtsstructuren. Middels 

de media wist deze groep wereldwijd aandacht op de situatie van de Aboriginals te vestigen 

en in 1967 verkregen de Aboriginals burgerrechten en stemrecht9. Ondanks het feit dat 

Aboriginals nu dezelfde rechten kenden en voor de wet gelijk waren, bleef hun sociale 

positie onveranderd. Discriminatie verdween dan wel uit de wet, maar nog zeker niet uit het 

dagelijks leven. De nieuwe rechten maakten het echter wel mogelijk om alcohol te kopen. 

Voor velen vormde alcohol een troost om hun ellende te vergeten. Alcoholisme onder 

Aboriginals is tegenwoordig een groot probleem.  

Er leek een tweedeling te ontstaan: de situatie van een grote groep Aboriginals 

verslechterde verder. Deze groep gleed bergafwaarts en deed weinig meer dan rondhangen 

en drinken. Hun traditionele cultuur leek verloren te zijn gegaan door jarenlange 

onderdrukking, discriminatie en het uiteenrukken van families. Alcohol en sociale uitsluiting 

was wat er voor in de plaats gekomen was. De verkregen burgerrechten hadden hen meer 

kwaad dan goed gedaan (Hunter 1993: 96). Ondertussen streden andere groepen voor de 

erkenning van landrechten, het recht op zelfbeschikking en de erkenning van een culturele 

                                                           
8
 http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous/sorry (website van de Australische overheid) 

9
 http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous/reconciliation (website van de Australische 

overheid over de inheemse bevolking en hun streven naar gelijke rechten, waardering en een eigen identiteit). 

http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous/sorry
http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous/reconciliation


Samen thuis in Australië  19 

 

 

 

identiteit. Zij maakten juist ten volle gebruik van de verkregen burgerrechten. Het Mabo-

besluit, onder leiding van de Aboriginal Eddie Mabo, is hier een goed voorbeeld van. Hij 

bestreed het Terra Nullius-principe en won de zaak in 1992. Hiermee heeft de Australische 

overheid erkend dat het land niet onbewoond was ten tijde van de kolonisatie (Borsboom 

1998: 311). Deze uitspraak is voor veel Aboriginals heel waardevol en is opgevat als een 

stukje erkenning van het onrecht (Stacy 1995).  

De Australian Labor Party steunde de eis van landrechten en zij wonnen de nationale 

verkiezingen in 1972. In 1974 erkende de Australische regering in principe het recht van de 

Aboriginals zich op hun eigen grondgebied te vestigen. Dit betekende de introductie van de 

Aboriginal Land Right Commission. In 1976 kregen de Aboriginals de rechten over een deel 

van het Northern Territory en in 1985 werd dit gebied officieel aan de Aboriginals 

overgedragen, evenals delen van South Australia. De rechter had uiteindelijk nog wel het 

laatste woord over wat er met de grond zou gebeuren: de Aboriginals kregen geen macht 

om mijnbouw tegen te houden wanneer dit voor de staat belangrijk geacht werd. Wel 

kregen zij vanaf dit punt in de geschiedenis steeds meer stukken land terug en dit gaat tot op 

heden door. Er moet nog wel vaak een contract getekend worden waarin de Aboriginals 

toezeggen het gebied voor 99 jaar open te houden als nationaal park, dit om het toerisme in 

stand te houden. In andere gevallen worden de Aboriginals verplicht gesteld het gebied 

onmiddellijk te leasen aan de overheid. Dit betekent in de praktijk dat zij geld krijgen van de 

overheid.  

In 1990 werd de Aboriginal and Torres Strait Islander Commission (ATSIC) in het leven 

geroepen, die voor de Aboriginals een vorm van zelfbestuur en een betere deelname aan 

voor hen belangrijke politieke beslissingen mogelijk moest maken. Het speciaal in het leven 

geroepen ministerie voor Aboriginal Affairs probeert onder andere het onderwijs voor de 

kinderen van de Aboriginals te verbeteren en de traditionele inheemse cultuur meer onder 

de aandacht te brengen. In sommige gebieden wordt onderwijs gegeven in inheemse talen. 

Tijdens de Olympische Spelen in 2000 te Sydney is er veel aandacht besteed aan de 

inheemse volken van Australië. Cathy Freeman, een atlete deels van Aboriginal afkomst, stak 

de Olympische vlam aan en een traditionele inheemse dans werd uitgevoerd voor een 

wereldwijd publiek (Neill 2002: 5). Veel nationale musea geven tentoongesteld 



Samen thuis in Australië  20 

 

 

 

Aboriginalbezit terug aan de oorspronkelijke eigenaren en de huidige premier Kevin Rudd 

bood op 13 februari 2008 zijn excuses aan de inheemse bevolking van Australië. Hij bood zijn 

excuses aan de Stolen Generation en aan alle Aboriginals die het slachtoffer werden van het 

beleid van eerdere regeringen. Dit is een zeer bijzonder en historisch feit10.  

Al in 1997 lag het rapport van de onderzoekscommissie Bringing them home op tafel. 

De voorzitter van de onderzoekscommissie had honderden interviews met de ‘gestolen 

kinderen’ gehouden en raakte zo doordrongen van dit grote onrecht, dat hij tot de conclusie 

kwam dat de enige manier om het verleden recht te zetten een spijtbetuiging vanuit de 

overheid zou zijn. Een van de aanbevelingen van het rapport, met als titel Bringing them 

home, was dan ook dat er een officiële sorry dag zou worden ingesteld. Naar aanleiding van 

dit rapport maakten kerken, deelstaten en burgers hun excuses aan de Aboriginals, maar de 

toenmalige overheid (die bang was dat er enorme schadeclaims geëist zouden worden) 

weigerde om excuses te maken.  

Duizenden mensen reisden naar Canberra om de historische toespraak van Rudd bij 

te wonen en alle grote steden hadden televisieschermen opgehangen waar de toespraak live 

op te zien was. Dit excuus vormt voor veel Aboriginals een emotionele gebeurtenis en een 

allereerste stap naar erkenning. Mijns inziens een onmisbare stap op weg naar verzoening. 

 

En hoe gaat het nu? 

 

Ondanks de excuses en de groeiende interesse en het respect voor inheemse culturen, leven 

veel Aboriginals nog in de marges van de samenleving. Zoals in de inleiding van deze paper 

beschreven, bestaat er een enorme sociale kloof tussen Aboriginals en niet-Aboriginals en is 

het verschil in levensstandaard onacceptabel. Voor praktisch alle kenmerken van welvaart 

en welzijn variëren de cijfers voor Aboriginals van tweemaal zo slecht tot twintig of meer 

maal zo slecht als voor de bevolking als geheel (Bryson 2000: 335).  

Dit wordt onderbouwd door de bevinden uit het rapport van Western Australian 

Aboriginal Child Health Survey (WAACHS) uit 2001. Dit onderzoeksteam bestaat uit blanke 

als ook Aboriginal onderzoekers en medewerkers. De WAACHS is de grootste en meest 

                                                           
10

 http://www.cultureandrecreation.gov.au/articles/indigenous/sorry 



Samen thuis in Australië  21 

 

 

 

uitgebreide studie naar Aboriginal kindgezondheid en ontwikkeling ooit uitgevoerd in 

Australië (5,289 Aboriginal kinderen in de leeftijd van nul tot zeventien). Het doel van dit 

onderzoek is kennis en begrip creëren binnen de gemeenschappen als ook voor de 

wetenschap betreffende wat Aboriginal kinderen en jongeren nodig hebben om zich op een 

gezonde wijze te kunnen ontwikkelen. Het rapport concludeert dat de sociaal-emotionele en 

lichamelijke gezondheid en ontwikkeling bij inheemse kinderen veel te wensen over laat. Het 

spreekt mijns inziens voor zich dat mentale en fysieke gezondheid de basis vormen voor 

verdere ontwikkeling. Het feit dat een generatie (inheemse) kinderen hierin achter blijft, 

heeft een desastreus effect op de gehele groep, cultuur en op de toekomst van een 

samenleving. 

De Australische overheid lijkt zich gelijktijdig in twee richtingen te bewegen. Aan de 

ene kant richt het zich op het verleden. Erkenning van het verdriet en de schuld die vorige 

regeringen hiervoor dragen is een noodzakelijke voorwaarde om samen de toekomst in te 

gaan en om verzoening mogelijk te maken. Anderzijds lijkt de overheid ook te beseffen dat 

er wat moet gebeuren met de groeiende sociale kloof tussen Aboriginals en niet-Aboriginals. 

De enorme verschillen in levensstandaard en de cirkel van problemen waar veel Aboriginals 

in verkeren, lijken zich niet vanzelf op te gaan lossen door het aanbieden van excuses. Veel 

Aboriginals, vaak slachtoffers van het tijdperk van de Stolen Generations, vallen tussen twee 

vermeende culturen in. Vooral de stedelingen zijn hun eigen taal, tradities en gewoonten 

volledig verleerd of hebben deze zelfs nooit gekend, maar worden vanwege hun afkomst en 

gebrekkige integratie van de westerse samenleving uitgesloten. Bill Bryson geeft een zeer 

treffende, en voor mij zeer herkenbare, omschrijving van hetgeen hij waarneemt.  

 

‘De mensen op straat bestonden in grote meerderheid uit blanke Australiërs, maar er 

waren ook Aboriginals onder hen –geen grote aantallen, maar steeds aanwezig, aan 

de rand van het beeld, onopvallend, bijna altijd zwijgend, marginaal. De blanken 

keken nooit naar de Aboriginals, en de Aboriginals keken nooit naar de blanken. De 

twee rassen leken afzonderlijke, maar parallelle werelden te bewonen. Ik kreeg het 

gevoel dat ik de enige was die beide groepen tegelijk kon zien. Dat was heel vreemd.’ 

(Bill Bryson 2000: 334)  



Samen thuis in Australië  22 

 

 

 

De Aboriginals in de outback van Australië, veelal de groepen die op Aboriginal-territorium 

leven, hebben het niet veel beter. Ook zij leven in armoede, hebben te maken met ziekte, 

geweld en alcoholisme en zijn vaak volledig afhankelijk van de Australische overheid voor 

gezondheidszorg en financiële ondersteuning. Neill (2002: 34) laat zelfs zien dat de 

problemen in de zogenoemde remote communities de afgelopen dertig jaar verslechterd 

zijn. Sociale en economische problemen (alcohol, drugs, geweld, misbruik, armoede) zijn in 

deze gemeenschappen groter dan in de steden (Ibid 2002: 25, 34). Dit is wellicht logisch te 

verklaren, daar deze gemeenschappen verder verwijderd zijn van sociale voorzieningen.  

Als reactie op deze problemen worden er rangers naar de afgelegen 

gemeenschappen gestuurd om de cirkel van sociale problemen te doorbreken. Sommige 

Aboriginals vatten dit op als een belediging, of zelfs intimidatie, en een herhaling van de 

vernedering en assimilatieplicht van vroeger. Toch blijkt uit verschillende onderzoeken naar, 

en interviews met Aboriginals, en dan met name de Aboriginal elders (leiders, dat zij wel 

degelijk lijden onder de slechte leefomstandigheden waar zij in verkeren en de overheid hier 

grotendeels de schuld voor geven. Zij voelen zich tekort gedaan en verwaarloosd. Veel elders 

vertellen dat “hun volk” in slechte behuizing leeft (soms wel twintig mensen in een kleine 

woning). Hun leefomstandigheden komen niet voort uit hun cultuur, lijken ze te willen 

benadrukken, maar uit de armoede waar zij in leven11. Niet alle Aboriginals zijn dronken, 

gewelddadig of pedofiel en het doet pijn doet om over één kam geschoren te worden als 

ware het je natuur, of cultuur.  

Het enorme alcohol- en drugsprobleem wordt eveneens door de Aboriginals erkend. 

Doreen Green12 (docente van Aboriginal afkomst in Fitzroy Crossing 20 november 2008) 

raakt geëmotioneerd wanneer ze hierover praat. Zij stelt:  

 

‘I’ll tell you now, alcohol is wiping us out, as a race of people. And it seems that 

nobody cares.’ (Green 2008). 

 

                                                           
11

 http://www.dailymotion.com/video/x8fasu_neglected-aboriginal-community-of-c_news 

12
 http://www.youtube.com/watch?v=X-kxHEzSo1o 

http://www.youtube.com/watch?v=X-kxHEzSo1o


Samen thuis in Australië  23 

 

 

 

In deze zorg staat Green overigens niet alleen. Aboriginal elders (en velen andere Aboriginals 

en niet-Aboriginals) door heel Australië erkennen het probleem van de probleemcirkel, daar 

zij allen zien hoe jongeren wegens een gebrek aan zichtbare kansen (en het gevoel 

waardeloos te zijn) naar alcohol grijpen. Bovendien neemt het zelfmoordcijfer onder 

Aboriginals toe. De Antropoloog Ad Borsboom stelt in een artikel in de Volkskrant13 dat 

Aboriginals wel degelijk hulp willen van de blanken, maar gelijktijdig bang zijn om weer in 

eenzelfde keurslijf gedwongen te worden. Dit brengt logischerwijs een dubbel wantrouwen 

teweeg. 

 

Hoe nu verder? 

 

Zoals in de inleiding genoemd, beweegt Australië zich in twee verschillende richtingen die 

mijns inziens maar gedeeltelijk samen kunnen gaan en bovendien allebei sterke voor- en 

nadelen kennen. Aan de ene kant is daar de focus op integratie. Aan de andere kant kent 

Australië ook de mogelijkheid tot het uitvoeren van gedifferentieerde, particularistische 

groepsrechten speciaal voor de Aboriginals. Deze verdeling is breder te trekken naar de 

focus op gelijkheid/gelijkheidsdenken en een politiek van verschil, zoals ik deze al eerder 

uiteengezet heb.  

Gelijkheidsdenken gaat er van uit dat een ieder mens in wezen gelijkwaardig is en op 

deze basis recht heeft op vrijheid en zelfbeschikking (autonomie). De politiek van verschil 

gaat hier eveneens van uit, maar stelt dat culturen en groepsidentiteiten slechts bewaard 

kunnen blijven door het verschil met anderen te erkennen en het unieke karakter van deze 

identiteiten als basis te nemen voor een gedifferentieerd beleid. De groepswetten in het 

geval van de Aboriginals, zoals de claims die zij mogen maken op land, het verkrijgen van 

uitkeringen en het voeren van blanke en zwarte wetten in daarvoor bestemde regio’s in 

Australië, zijn gebaseerd op de inheemse status van de Aboriginals, hun veronderstelde 

etniciteit en identiteit en het recht op zelfbeschikking en herstelbetalingen welke wereldwijd 

toegekend worden aan inheemse groepen die zich noodgedwongen of geforceerd zagen zich 

te bewegen in de grotere staat. De focus op integratie komt voort uit de idee van 

                                                           
13

 http://www.volkskrant.nl/archief_gratis/article562975.ece/Maar_wel_e-mailen_in_de_outback 



Samen thuis in Australië  24 

 

 

 

gelijkheidsdenken welke eigen is aan de ideologie van de natie-staat waarin burgers gelijk en 

gelijkwaardig moeten zijn om zelfde kansen te krijgen en om samenleven mogelijk te maken. 

Hieronder zal ik beide richtingen behandelen.  

 

Integratie 

 

Integratie middels onderwijs, gezondheidszorg en huisvesting (kortom: het voorzien zijn in 

goede leefomstandigheden) is niet alleen een basisrecht van ieder mens, maar eveneens 

fundamenteel voor het streven naar een vrij gekozen manier van leven en beleven. De 

huidige koers gericht op integratie en het verbeteren van de leefomstandigheden als 

uitgangspunt van beleid is mijns inziens daarom een goede en zeer belangrijke.  

Hierbij wil ik kort verwijzen naar de Piramide van Maslow, welke stelt dat een aantal 

fundamentele behoeften minimaal bevredigd moeten zijn. Hij classificeert deze behoeften 

als het ware in een piramide. Maslow (1943) stelt dat fysiologische behoeften (primaire 

biologische behoeften als honger, dorst, slaap), gevolgd door de behoefte aan veiligheid en 

zekerheid, bevredigd moeten zijn alvorens men kan gaan denken aan erkenning, 

zelfverwerkelijking en zelfontplooiing. Wanneer we dit vervolgens koppelen aan de situatie 

van de Aboriginals in Australië, kunnen we stellen dat goede leefomstandigheden 

(huisvesting, voldoende voedingsstoffen), gevolgd door een bepaalde mate van veiligheid en 

zekerheid, naast fundamentele basisrechten voor ieder mens ook noodzakelijkheden zijn om 

verder te kunnen ontplooien en mobiliseren. Deze mobilisatie hebben de Aboriginals nodig 

om vrij te kunnen kiezen en zelfs om hun cultuur te kunnen presenteren en reproduceren.  

De Piramide van Maslow kent echter ook tegenstanders. De praktijk (van het 

koloniale Australië) heeft immers al uitgewezen dat Aboriginals standvastig aan hun cultuur 

en tradities bleven vasthouden in tijden waarin zij er fysiek slecht aan toe waren. Dit is een 

interessant discussiepunt, maar niet één waar ik op dit moment verder op in wil gaan.  

Het punt dat ik tot zover heb getracht te beargumenteren, is dat goede 

leefomstandigheden en voorzien zijn in bevredigde basisbehoeften van de mens, 

noodzakelijk zijn voor een verdere gezonde ontwikkeling en ontplooiing. Het is dus van 

belang dat Australië naar een tijd streeft waarin alle burgers in eenzelfde mate toegang 



Samen thuis in Australië  25 

 

 

 

genieten tot sociale instituties voor welzijn en welvaart. Daarbij ben ik van mening dat de 

Aboriginals, middels een focus op onderwijs en werkgelegenheid, zichzelf een kansrijke plek 

in de samenleving kunnen bieden, waarin zij uiteindelijk zelf bepalen of en hoe hun 

inheemse achtergrond en culturele identiteit een plaats te kunnen geven. Het feit dat zij dit 

uiteindelijk zelf doen en hier vrijwillig voor kiezen is mijns inziens zeer belangrijk. Op deze 

manier komt de agency en zelfbeschikking van de Aboriginal het beste tot zijn recht en 

bovendien doen we recht aan het meervoudige, fluïde en constructionistische karakter van 

cultuur en identiteit.  

Ik geloof dat een (Aboriginal)cultuur beter behouden kan worden middels integratie 

in de grotere samenleving, dan door een veronderstelde etnische groep mensen zonder 

meer terug te sturen naar een veronderstelde traditionele manier van leven. Zoals ik 

hiervoor heb aangetoond heeft het tijdperk van de Stolen Generation er voor gezorgd dat 

veel Aboriginals hun taal, cultuur en tradities ontvreemd zijn. Er zijn geen groepen ontkomen 

aan de macht van de kolonisator. De traditionele manier van leven in pure harmonie met de 

natuur, bestaat niet meer en is grotendeels onmogelijk gemaakt door het koloniale verleden 

en het huidige leven in de natie-staat. Mensen terugsturen naar de bush, zonder hen kennis 

te laten hebben gemaakt met de grotere samenleving, betekent mensen te laten leven 

zonder keuze en alsnog onder bewind van de overheid. Uit onderzoek14 blijkt overigens dat 

het grote merendeel van de Aboriginalkinderen en ouders zeer positief tegenover onderwijs 

staan. Het rapport van de Australian 2020 summit geeft een mooi citaat omtrent het belang 

van onderwijs: 

 

‘Education is a fundamental pre-condition to a person being equipped to choose the 

kind of life they want to live. If young indigenous Australians have no comprehension 

of the wider world, the cannot make an informed decision about how to engage with 

that world.’ (Australia 2020 summit-final report) 

 

                                                           
14

 http://www.aare.edu.au/98pap/ric98095.htm 



Samen thuis in Australië  26 

 

 

 

In onderstaand citaat stelt Eriksen dat een cultuur als het ware eerst “verloren” moet 

worden alvorens hij “gered” kan worden. Hij wijst hierbij op het belang van alfabetisme 

(onderwijs) en onderhandelingen met de staat.  

 

‘For the emphasis on literacy and negotiations with the state in ethnic survival seems 

to imply that in order to save ‘a culture’ one must first lose it! The assumption is 

strengthened by the fact that the leaders of a dominated group must master the 

cultural codes of the dominant group in order to present their case efficiently.’ 

(Eriksen 2002: 128).  

 

Politiek van verschil 

 

‘The belief that winning back ancestral land can by itself rehabilitate communities 

fragmented by the brutalities of history, welfarism and an everyday culture of 

substance abuse, has gone unchallenged within the Left for three decades. It is 

destructive for it takes no account of the fact that deeply impoverished and largerly 

unskilled communities can never be truly self-determining without genuine social and 

economic recovery’. (Neill 2002: 25). 

 

Naast het beleid gericht op integratie voert Australië ook gedifferentieerde groepswetten 

uit. Op dit moment worden er in gebieden waar veel Aboriginals wonen naast de universele,  

“blanke” wetten ook “zwarte” wetten gehandhaafd. Dit zijn wetten die in de ogen van de 

dominante groep vaak hard en onredelijk zijn, daar zij niet corresponderen met de 

universele mensenrechten. Zoals ik eerder in de inleiding aangegeven heb, is deze vorm van 

zelfbeschikking altijd voorwaardelijk. Zodra er zich situaties voordoen welke in de ogen van 

de dominante groep niet door de beugel kunnen (de vrijheid van de één beperkt de vrijheid 

van de ander) grijpt zij in. Een vraag die je jezelf hierbij kunt stellen is wat zelfbeschikking 

waard is en wie uiteindelijk bepaalt welke vrijheden wel en niet acceptabel zijn.  



Samen thuis in Australië  27 

 

 

 

Aboriginals in Australië krijgen zonder meer een uitkering15 en worden tot vandaag de dag 

niet verplicht gesteld om te solliciteren en te werken, iets wat mijns inziens niet tot een 

actieve houding zal leiden en de eigen verantwoordelijkheid van mensen minimaliseert. Dit 

sorry-beleid richt zich veelvuldig op het ongedane onrecht en leed uit het verleden waar 

“blank” Australië de verantwoordelijkheid en schuld voor draagt. Er heerst mijns inziens 

echter niet alleen verdriet over wat gebeurd en gedaan is in het verleden, maar ook verdriet, 

boosheid en frustratie over de toestand waar de Aboriginals in het heden in verkeren. 

Hoewel ik er niet aan twijfel dat veel Aboriginals vinden dat zij recht hebben op 

vergoedingen vanwege het verleden, geloof ik dat de meeste Aboriginals deze vergoedingen 

eisen om hun huidige leefomstandigheden te verbeteren.  

Ik wil hier benadrukken dat ik, conform de theorie van James Anaya en Amartya Sen, 

mijn twijfels stel bij de politiek van verschil. Aboriginals zijn de enige groep in Australië die 

deze kans gekregen hebben op basis van hun inheemse identiteit, verloren cultuur en de pijn 

uit het verleden. Dergelijke praktijken voor bijvoorbeeld Chinezen of Balinezen zijn niet aan 

de orde en lijken ook vergezocht en onwaarschijnlijk. Op deze wijze creëert Australië een 

sterke tweedeling tussen inheemse en niet-inheemse groepen en ontstaat er wederom een 

essentialistische visie op de inheemse identiteit als zijnde gebonden aan een territorium en 

identiek aan een veronderstelde afkomst. Zoals eerder in dit verslag gesteld, gaat een 

politiek van verschil altijd uit van een min of meer essentialistische visie op cultuur en 

identiteit.  

Vanuit een essentialistische benadering wordt er vanuit gegaan dat cultuur 

onveranderlijk is en dit getuigt van een essentialistisch cultuurbegrip waar cultuur als een 

“ding” wordt opgevat in plaats van als een sociaal construct. Het lijkt mij zinvol om deze 

sociale constructen te benaderen, zoals Barth (1969, geciteerd in Eriksen 2002: 36-40) 

suggesteert, vanuit een relationeel perspectief en om te kijken naar de sociale interactie en 

organisatie welke ervoor zorgen dat grenzen op een bepaalde plaats getrokken worden. Een 

focus op de culturele kenmerken van een groep, of culturele verschillen tussen groepen, 

wordt immers steeds moeilijker te rechtvaardigen, omdat deze kenmerken veranderen, zich 

over grenzen heen verplaatsen en niet voor alle groepsleden relevant meer zijn. Zij zijn dus 

                                                           
15

 http://medischcontact.artsennet.nl/tijdschrift/archief/Tijdschriftartikel/Frisse-achterdocht.htm 



Samen thuis in Australië  28 

 

 

 

allesbehalve vastomlijnd, onveranderlijk en voor iedereen geldend. Bovendien, zoals door 

Sen (2006), maar ook door Olwig (2007) en het WRR (2007) beargumenteerd, voelt een 

individu zich vaak verbonden met meerdere groepen en is iemand meer dan enkel zijn 

etnische identiteit. Een dergelijke essentialistische visie sluit mensen op, reduceert mensen 

tot hun veronderstelde culturele, etnische identiteit en ontkent hiermee het meervoudige 

karakter van identificaties. Mijn stelling is dat ook dat een politiek van verschil veelal tekort 

kan schieten daar het geen recht doet aan deze factoren.  

 

Dé Aboriginal bestaat niet 

 

Hoewel de Aboriginals zichzelf vandaag de dag wel als één volk, ras of groep beschouwen 

zijn er eveneens nog veel Aboriginals die zich met één specifieke stam, groep of 

gemeenschap identificeren. Het spreekt voor zich dat het tijdperk van de Stolen Generation 

en het uiteenrukken van families en stammen heeft gezorgd voor een grote mate van 

ontvreemding. Veel Aboriginals weten niet meer waar zij oorspronkelijk bij hoorden en veel 

gemeenschappen vandaag de dag komen ook niet uit eenzelfde stam. Toch wil ik stellen dat 

dé Aboriginalcultuur en tradities niet bestaan. Er bestonden honderden verschillende 

stammen, culturen en talen welke door de kolonisten onder één overkoepelende noemer 

zijn geplaatst. Bovendien was het hele concept Aboriginal (Latijns: ab origine, hetgeen van 

oorsprong betekent, dus de oorspronkelijke bewoners) betekenisloos voordat de kolonisten 

aan wal kwamen. Een classificatie als oorspronkelijke bewoner krijgt immers pas betekenis 

met de komst van nieuwe bewoners. De heterogene groep Aboriginals werd hiermee 

gereduceerd tot enkele stereotype karakteristieken zoals deze zichtbaar waren voor de 

kolonisten.  

De vraag is over welke cultuur of traditie we het hebben als we stellen dat de 

oorspronkelijke, eeuwenoude cultuur en traditie van de Aboriginals bewaard dan wel 

hervonden moeten worden16. Een mijns inziens nog veel belangrijkere vraag is wie dit 

                                                           
16

 Een opvallend voorbeeld hierbij is de volgende: al jarenlang vechten de Aboriginals voor land, land wat ‘hun’ 

land zou zijn en waar ze vervolgens een groot hek omheen bouwen zodra het in hun ‘bezit’ gekomen is. Dit 

idee van bezit kende geen enkele waarde of fundament in de oorspronkelijke Aboriginalculturen, waar het land 

niemand toebehoorde, en door niemand geclaimd kon worden.  



Samen thuis in Australië  29 

 

 

 

uiteindelijk bepaalt. Bovendien zijn niet alle groepen in eenzelfde mate blootgesteld aan de 

macht van de onderdrukking. De Aboriginals in het Noorden van Australië zijn relatief lang 

met rust gelaten, terwijl de bevolking aan de Oostkust het als eerste moest ontgelden. De 

gezamenlijke geschiedenis van de Aboriginals is louter gebaseerd op een gezamenlijk 

verleden van kolonisatie, uitbuiting en vernedering. Fryer-Smith stelt in haar rapport:  

 

‘Thus, in cultural terms, Aboriginality may be understood as having as much to do 

with the social-cultural environment, one’s values and one’s experiences as much as 

it does with biological descent.’ (2002: 33) 

 

Ik durf te stellen dat de meeste Aboriginals niet terug willen naar een veronderstelde 

traditionele manier van leven, daar dit leven grotendeels onmogelijk is geworden in een 

natie-staat als Australië. In de oorspronkelijke culturen werd kennis en wijsheid van 

generatie op generatie doorgegeven. Dit continuüm is langzaamaan (kolonisatie, Stolen 

Generation) versleten. Er bestond geen drukwerk of massaonderwijs en veel kennis en 

vaardigheden zijn in de loop der jaren verloren gegaan. Het traditionele leven is de meeste 

volledig onbekend. Cultuur is geen “ding” wat je van een groep af kunt pakken, om jaren 

later weer terug te willen geven. Dit idee is niet alleen belachelijk, maar getuigt ook van een 

enorm beperkte visie op cultuur waar mensen sterk tekort mee worden gedaan. 

Hoe je het ook wendt of keert, zonder integratie blijven de Aboriginals afhankelijk 

van de blanke Australiërs en de koers die de overheid met ze wilt varen. Wat zij nodig 

hebben is een volwaardige plek in de samenleving waarin zij in vrijheid kunnen kiezen hoe 

hun leven vorm te geven, gelijke kansen en respect krijgen en in staat zullen zijn om mee te 

beslissen en te onderhandelen over politieke kwesties. Een politiek van louter self-

determination of dichotomisering zoals deze door Kymlicka geformuleerd zijn, zou dit mijns 

inziens tegenwerken en in plaats hiervan moet self-determination als doel hebben integratie, 

meedoen, meebeslissen en onderhandelen.  

 

 

 



Samen thuis in Australië  30 

 

 

 

Discussiepunten 

 

Deze paper heeft niet als doel om een kant en klare oplossing voor de problematiek rondom 

Aboriginals te leveren. Wel tracht ik het huidige beleid te evalueren en spanningen in kaart 

te brengen. 

We kunnen stellen dat de huidige leefomstandigheden van de Aboriginals 

grotendeels te danken zijn aan het beleid van vorige regeringen en het feit dat zij 200 jaar 

lang uitgesloten, vernederd en gediscrimineerd werden. Inmiddels lijkt het echter ook een 

zinnige vraag of het huidige doen en laten, het “straatbeeld” van dronkenschap en geweld 

en de wijze waarop Aboriginals in de media verschijnen, niet juist weer tot een bron van 

vooroordelen verworden is.  

Ik realiseer me dat de geschiedenis pikzwart is en voor een diepe kloof en een groot 

emotioneel litteken gezorgd heeft. Daarbij kan ik stellen, daar ik zelf in Australië ben 

geweest, dat remote ook echt remote betekent: afstanden zijn enorm zijn en wegen soms 

ontoegankelijk. Mensen die in deze gebieden leven, leven afgezonderd van de bewoonde 

wereld, veelal in primitievere leefomstandigheden dan de stedelingen, en dit maakt het 

contact tot een uitdaging. Om de problemen echt op te kunnen lossen zal er mijns inziens 

gewerkt moeten worden aan een goede infrastructuur en transport- en 

communicatienetwerken. 

Ik heb gepleit voor een politiek van gelijkheid en heb mijn vraagtekens gesteld bij een 

politiek van verschil. Hoewel ik geloof dat een politiek van gelijkheid in Australië uiteindelijk 

meer recht kan doen aan de beleving van een culturele of etnische identiteit (daar mensen 

in goede leefomstandigheden voorzien zijn en vrij om te kiezen), realiseer ik me eveneens 

dat dit tijd en moeite zal kosten. Het voeren van “zwarte” en “blanke” wetten, en het 

toekennen van uitkeringen op basis van louter Aboriginal-status, is mijns inziens 

contraproductief, maar als deze regeling morgenochtend afgeschaft zou worden zou dit 

logischerwijs voor een enorme opschudding zorgen. 

Het zou wederom een vorm van discriminatie zijn om een beleid te voeren waarbij er 

geen onderscheid gemaakt zou worden tussen inheemse en niet-inheemse groepen. Hier ligt 

mijns inziens dan ook een grote uitdaging. Immers, als we stellen dat de wet voor iedereen 



Samen thuis in Australië  31 

 

 

 

gelijk is en er geen onderscheid gemaakt wordt op basis van groepsidentiteiten, is het 

logisch dat er voor een ieder een zelfde strafmaat bestaat. Echter komen Aboriginals uit een 

zeer andere situatie (racisme17, sociale uitsluiting), “cultuur” en sociaal-economische 

achterstand. Zij zijn vaak weinig bekend zijn met de dominante Westerse cultuur en de 

opvattingen die geldend zijn. Vanuit dit punt bekeken lijkt het lastig om in de praktijk met 

één (straf)maat te meten. Ik heb op dit moment geen oplossing voor dit vraagstuk. Wat ik er 

mee aan wil geven is dat er nog een lange weg te gaan is en dat het zeker geen gemakkelijke 

weg zal blijken. Langzaamaan zal het trauma van de kolonisatie en de daaropvolgende jaren 

moeten slijten en zal de geschiedenis een plekje moeten krijgen in het heden zonder verder 

nog als uitgangspunt voor beleid te hoeven dienen. Uitgangspunt moet mijns inziens 

verzoening zijn, één Australië, een volwaardige plaats voor de Aboriginals in de samenleving 

waarin zij zelf kunnen bepalen of en hoe hun inheemse identiteit te vieren.  

 

 

 

Conclusie 

 

 

 

In deze paper heb ik aangetoond dat er een verschuiving geweest is van een 

gelijkheidsdenken (middels universele burgerrechten: ieder is voor de wet gelijk) naar een 

politiek van verschil. Inheemse volkeren over de gehele wereld kregen dit recht op verschil 

na een koloniaal beleid waarin zij slachtoffer waren geworden van verjaging, uitbuiting, 

vernedering en discriminatie. Met het recht op verschil konden zij aanspraak maken op 

grond, een eigen wetgeving en in het leven geroepen instituties. Dit gold en geldt ook voor 

de Aboriginals van Australië: na honderden jaren van uitsluiting en discriminatie vaart 

Australië nu de koers van erkenning, respect en “eigen identiteit”. Dit trachten zij allereerst 

                                                           
17

 Hoewel onderzoeken en de opkomst bij Sorry dag aan lijken te tonen dat blank Australië zeer positief 

tegenover Aboriginals is komen te staan, en een collectief schuld- en verantwoordelijkheidsgevoel niet 

ontbreekt, weet ik uit eigen ervaring dat er nog veel vooroordelen en negatieve stereotypen bestaan. 



Samen thuis in Australië  32 

 

 

 

te verwezenlijken door een beleid waarmee de leefomstandigheden van de Aboriginals 

verbeterd moeten worden, maar anderzijds ook door het toekennen van gedifferentieerde 

groepsrechten, zoals landteruggave, speciale wetgeving en het geven van uitkeringen op 

basis van een inheemse status en culturele identiteit.  

Ik heb in deze paper getracht aan te tonen dat dit een goedbedoelde koers is, maar 

dat zij geen recht doet aan het meervoudige karakter van identiteit en het relationele, fluïde 

begrip van cultuur en etniciteit. Cultuur is geen “ding” wat men af kan pakken en 

tweehonderd jaar later teruggeeft. Bovendien bestaat dé Aboriginal en dé Aboriginalcultuur 

niet. Allereerst omdat er honderden verschillende groepen, talen, religies en tradities 

bestonden alvorens de Europese kolonisten aan wal kwamen (het was/is dus zeker geen 

homogene groep), maar des te meer omdat mensen niet opgesloten kunnen worden in een 

vermeende etnische identiteit. Het spreekt voor zich dat de verbeelding van dé Aboriginals 

als dom, lui en onbeschaafd negatief uitpakt, maar evenzeer geldt dit voor de verbeelding 

van dé Aboriginal als traditioneel en premodern (als ware zij noble savages). In plaats 

hiervan moeten we uitgaan van de meervoudige identificaties die mensen vandaag de dag 

hebben. 

Ik heb beargumenteerd dat dit meervoudige, relationele karakter beter tot zijn recht 

komt middels gelijkheidsdenken: integratie door zorg, onderwijs en werk. Via deze weg 

belanden Aboriginals in gezonde leefomstandigheden en zullen zij beter in staat zijn om 

zichzelf verder te ontplooien en zich te mobiliseren zonder hierbij afhankelijk te zijn van de 

overheid. Mijns inziens kunnen zij hun culturen pas produceren en reproduceren wanneer zij 

in deze fundamentele basisbehoeften zijn voorzien. Uiteindelijk is het belangrijk dat zij zelf 

degene zijn die besluiten of en hoe hun culturele en etnische identiteit een plaats te geven in 

hun leven, en niet de overheid. Dit zou mijns inziens essentialisme, stereotypering en 

“opsluiting” teweeg kunnen brengen. Het is een taak van de overheid om toegang te 

verschaffen tot goede huisvesting, zorg, onderwijs en werk en om hiermee bij te dragen aan 

de zelfbeschikking van Aboriginals. Zelfbeschikking moet niet als doel hebben om een 

premoderne leefwijze te bewaren, maar om mensen vrij te kunnen laten kiezen, bewegen, 

onderhandelen en beslissen over zaken die hun leven aangaan.  



Samen thuis in Australië  33 

 

 

 

Ik realiseer me hoe zwart de geschiedenis van Australië met betrekking tot de inheemse 

bevolking is. Het verdriet, de pijn en het diep ingesleten wantrouwen zijn niet snel en 

gemakkelijk te verhelpen. Er zal rekening gehouden moeten worden met nog bestaande 

angst, wantrouwen, vooroordelen en uitsluiting. Hoewel veel Aboriginals de vruchten 

plukken van de mogelijkheden van hun burgerrechten, is er een grote groep die zich nog in 

de marge van de samenleving beweegt en vrijwel onbekend is met de dominante cultuur en 

manier van leven. Een politiek van louter gelijkheid zou voor deze groep voor grote 

moeilijkheden en spanningen zorgen en dit besef ondersteunt het idee dat Australië nog een 

lange weg te gaan heeft. Uiteindelijk geloof ik dat erkenning, verzoening en 

gelijk(waardig)heid de enige kansen zijn die Australië heeft om haar burgers in harmonie en 

gezondheid met elkaar samen te laten leven.   

 

 

 

 

 



Samen thuis in Australië  34 

 

 

 

Bijlage: 
 

Volledige tekst van premier Kevin Rudd's toespraak van woensdag 13 februari 2008.18 

 

 

 

"Today we honour the Indigenous peoples of this land, the oldest continuing cultures in 

human history. 

 

We reflect on their past mistreatment. 

 

We reflect in particular on the mistreatment of those who were Stolen Generations - this 

blemished chapter in our nation's history. 

 

The time has now come for the nation to turn a new page in Australia's history by righting 

the wrongs of the past and so moving forward with confidence to the future. 

 

We apologise for the laws and policies of successive Parliaments and governments that have 

inflicted profound grief, suffering and loss on these our fellow Australians. 

 

We apologise especially for the removal of Aboriginal and Torres Strait Islander children 

from their families, their communities and their country. 

 

For the pain, suffering and hurt of these Stolen Generations, their descendants and for their 

families left behind, we say sorry. 

 

To the mothers and the fathers, the brothers and the sisters, for the breaking up of families 

and communities, we say sorry. 

 

                                                           
18

 http://www.aph.gov.au/house/Rudd_Speech.pdf 



Samen thuis in Australië  35 

 

 

 

And for the indignity and degradation thus inflicted on a proud people and a proud culture, 

we say sorry. 

 

We the Parliament of Australia respectfully request that this apology be received in the spirit 

in which it is offered as part of the healing of the nation. 

 

For the future we take heart; resolving that this new page in the history of our great 

continent can now be written. 

 

We today take this first step by acknowledging the past and laying claim to a future that 

embraces all Australians. 

 

A future where this Parliament resolves that the injustices of the past must never, never 

happen again. 

 

A future where we harness the determination of all Australians, Indigenous and non-

Indigenous, to close the gap that lies between us in life expectancy, educational 

achievement and economic opportunity. 

 

A future where we embrace the possibility of new solutions to enduring problems where old 

approaches have failed. 

 

A future based on mutual respect, mutual resolve and mutual responsibility. 

 

A future where all Australians, whatever their origins, are truly equal partners, with equal 

opportunities and with an equal stake in shaping the next chapter in the history of this great 

country, Australia." (Rudd) 



Samen thuis in Australië  36 

 

 

 

 

 

 

Geraadpleegde literatuur 

 

 

 

Appadurai, A.  

2002 Disjuncture and Difference in the Global Cultural Economy. In:  

Blackwell Publishing, Malen, Ma (USA), pp. 46-64. 

 

Australia 2020 Summit  

2008 FINAL Report: Options for the future of indigenous Australia. pp. 223-252. 

2008 The Future of Indigenous Australians 

 

Borsboom, A. 

1998 Knowing the Country: Mabo, Native Title and ‘Tradition’ Law in Aboriginal  

Australia. In: Wassmann, J. Pacific Answers to Western Hegemony: Cultural Practices 

of Identity Construction. Oxford: Berg Publishers 

 

Bryson, B.  

2000.  Tegenvoeters. Een reis door Australië. Amstel: Uitgeverij Atlas 

2003.  A Short History of Nearly Everything. Londen: Transworld Publishers 

 

Eriksen, T. H.  

2002  Ethnicity and nationalism (2nd ed.). London: Pluto Press. 

 

Espiritu, Y.L.  

2003  Home Bound: American Lives Across Cultures, Communties, and Countries. California: 

University of California Press 



Samen thuis in Australië  37 

 

 

 

 

Flood, J.  

2006  The Original Australians: Story of the Aboriginal people. Crows Nest, N.S.W.  

Allen & Unwin 

 

Fryer-Smith, S.  

2002  Aboriginal Benchbook for Western Australian courts. Australian  

Institute of Judicial Administration Incorporated. Carlton Victoria 

 

Galenkamp, M.  

1998  Van ‘non-discriminatie’ naar ‘eigen identiteit’. Trends in het  

multiculturalisme-debat. Beleid & Maatschappij, 1: 40-50. 

 

Handler, R.  

1994 Is ‘identity’ a useful cross-cultural concept? In: Gillis, J.R. (ed.)  

Commemorations. The Politics of National Identity. Princeton: Princeton University 

Press. 

 

Hunter, E.  

1993  Power and prejudice in remote Australia. Cambridge University Press 

 

Jenkins, R.  

2002 Transnational Corporations? Perhaps. Global Identities? Probably not! In:  

Hedetoft, U. & M. Hjört (eds.) The Postnational Self. Belonging and Identity. 

Minneapolis: University of Minnesota Press. 

 

Kowal, E.  

2009  The Politics of the gap: Indigenous Australians, Liberal Multiculturalism, and  

the End of the Self-Determination Era. In American Anthropologist 2008, vol 110, 

Issue 3, pp 338-348 



Samen thuis in Australië  38 

 

 

 

 

Kymlicka, W.  

1999  Theorizing Indigenous rights. In University of Toronto Law Journal 49,2,  

pp. 281-93. 

 

Neill, R.  

2002  White out: how politics is killing black Australia. Crows Nest, N.S.W.  

Allen & Unwin 

 

Olwig, K. F.  

2007  Caribbean Journeys: An ethnography of migration and home in three  

family networks. Duke University Press 

 

Sen, A.  

2006 Identity and Violence: The illusion of Destiny. Londen: Penquin Books 

 

Stacy, H.  

1995  Indigenous Rights Discourse in Australia. In The journal of Human Justice,  

Volume 6, number 2, Spring/Autumn 

 

Taylor, C.  

1992  Multiculturalism and the Politics of Recognition. Princeton: Princeton  

University Press 

 

Kulunga Research Network 

2001 Western Australian Aboriginal Child Health Survey: Volume 1 t/m 4 

 

WRR 

2007  Identificatie met Nederland. Amsterdam: University Press 

 


